L'islam en questions
et reponses
jite

5000 - 1a position de I’Islam par rapport a la musique, le chant et la danse

La question

J’entends toujours que la musique, la danse et la chanson sont formellement interdites dans
I'Islam...En visitant un site sur Internet qui s’appelle XXX, j’ai découvert beaucoup de propos qui
soutiennent que «I’Islam n’interdit pas la musique, la chanson et la danse s’il n’y a pas de
mixité entre les deux sexes et d’alcool » .

IIs ont méme essayé d étayer leur these par un Hadith du Prophete (bénédiction et salut soient
sur lui) qui dit que ce dernier ne s’y opposait pas.

Mais, j’en doute actuellement. Je voudrais que vous me disiez la position de I'Islam par rapport a
la musique, la chanson et la danse et dans quelle mesure elles sont permises, si elles le sont.

Qu’Allah vous récompense.
Laréponse détaillée

« Al-Maazif », c’est le pluriel de « Mazifa »qui signifie instrument de musique ( Fateh al- Bari
10/55). C’est un instrument avec lequel on joue (al-Majmou’11/577). Qurtubi (puisse Allah lui
accorder Sa miséricorde) rapporte de Al Jawhari ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) que
« al-Maazif »signifie la chanson. Il dit dans son livre As-Sihah que ce sont des instruments de
musique, tandis que d’autres affirment qu’ils en représentent les sons. Dans le livre de Dhimyati
(puisse Allah lui accorder miséricorde), Al-Maazif veulent dire tambours et autres

instrumentsde cette nature. ( Fateh al-Bari10/55).
Les preuves de I'interdiction tirées du Coran et de la Sunna:

Allah le Tres-Haut dit :« Et, parmi les hommes, il est (quelqu'un) qui, dénuéde science,
acheéte de plaisants discours pour égarer hors du chemin d' Allah et pour le prendre en

raillerie. Ceux-lasubiront un chatiment avilissant.. »( Coran, 31:6).

L’érudit de la communauté, Ibn Abbas (qu’Allah soit satisfait d’eux) dit: que le mot

« Lahw »signifie la chanson. Quant aMujahid (puisse Allah soit satisfait de lui) dit que ce mot

1717


https://islamqa.info/fr/5000

L'islam en questions
et reponses
jite

signifie tambour (Tafsird’Tbn Kathir 21/40). Hassan al-Basri( puisse Allah lui accorder Sa
miséricorde) lui, dit: cet verset aétérévéléapropos de la musique et des flites (Tafsird’Tbn Kathir

3/451).

Saadi(puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit: « Ce mot inclut toute parole illicite, futile,
frivole et toutes les élucubrations incitant ala non croyance et au péché. Il englobe également les
propos de ceux qui refusent la véritépar des arguments fallacieux, la calomnie, la diffamation,
le mensonge, I'insulte, 'invective, la chanson, les flites de Satan et les autres futilités

distractives qui n’ont aucune utilitéen cette vie ici-bas ou dans I’au-dela. (Tafsir As-Saadi 6/150)

Ibn Qayyim ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit: (1a signification que les compagnons
du Prophéte ont donnéace mot suffit largement, asavoir la chanson. Cela a étérapportépar Ibn
Abbas et Ibn Massoud. Abu As Sahbadit: j’ai demandéalbn Massoud la signification du verset

« Et, parmi les hommes, il est (quelqu'un) qui, dénuéde science, achéte de plaisants
discours pour égarer hors du chemin d' Allah et pour le prendre en raillerie. Ceux-
lasubiront un chatiment avilissant. »( Coran, 31:6); il m’a répondit en le répétant trois fois: je

jure sur Allah, 'unique divinitéque ce mot signifie chanson.

On rapporte qu’lbn Omar I’a également expliquépar chanson. Cette explication ne contredit pas
celle soutenant que ce mot signifie les épopées des étrangers, de leurs rois et de ceux de Rome ou
autres futilités que Nadhr ibn Harith racontaient aux habitants de La Mecque pour les
détourner du Coran. Tout ceci est considérécomme parole divertissante. C’est pourquoi, Ibn
Abbas dit: 1a parole futile et la chanson sont des paroles divertissantes. Il y’a parmi les
compagnons du Prophéte ceux qui ’ont expliquépar I'un de ces deux mots ou par 'autre et ceux
quil’ont expliquépar les deux. Mais la chanson est plus divertissante et plus nuisible que les
épopées des rois, car elle provoque 'adultere et la débauche, associe Satan et aveugle ’esprit. En
plus, elle est plus améme de détourner les gens du Coran que toute autre parole inutile du fait
que I’étre humain se sent trés attiréet trés intéressépar la chanson. Les versets coraniques ont
blaméle fait de tenir des paroles divertissantes au lieu de lire le Coran dans le seul but de

détourner, inconsciemment, les gens de la voie d’Allah. Si on lui récite le Coran il tourne le dos,

2/17



L'islam en questions
et reponses

comme s’il ne ’entendait pas, comme s’il avait un poids dans ses oreilles. Mais pire encore, il se

moque de lui lorsqu’il lui apprend quelque chose.

Tout ceci est ’ceuvre des plus grands mécréants. Mais, s’il arrive que les chanteurs et ceux qui
les écoutent en commettent, ils doivent s’attendre arecevoir leur part de ce blame) Ighathatou

Al-Lahfan1/258-259
Allah dit :« Excite, par ta voix, ceux d' entre eux que tu pourras.. »(Coran,17 : 64)

Moujahid (puisse Allah lui accorder Sa miséricorde dit que ce verset veut dire: provoque tous

ceux qui peuvent I’étre, en ajoutant: sa voix signifie la chanson et la parole inutile.

Ibn Qayyim ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit: ( cette annexion est particuliere, tout
comme 'annexion des mots cavalerie et infanterie; toute parole autre que celle dite dans le
domaine de ’'adoration d’Allah ou tout son provoquépar une clarinette, un fliite ou un tambour
est considérée comme voix de Satan. Tous ceux qui marchent apieds pour aller commettre un
péchésont comptés parmi les fantassins de Satan, tout comme ceux qui vont commettre un
péchéabord d’une monture sont considérés comme faisant partie de son escadron monté. C’est
13, 1a these des anciens, notamment Ibn Abi Hatim qui a rapportéd’Ibn Abbas que les fantassins

de Satan sont ceux qui marchent apieds pour aller commettre un péché). Ignathatou Al-lahfan.
Allah, le Trés-Haut dit: « Quoi! vous étonnez- vous de ce discours (le Coran)? »(Coran, 53: 59)

Ikrama ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) rapporte d’Tbn Abbas que le mot « as-
Samoud »signifie la chanson en langue Himyar. Il a dit également: lorsqu’ils entendaient le

Coran, ils chantaient. C’est la raison pour laquelle ce verset a étérévéle.

Ibn Kathir ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit que d’apres Sufyan Ath-Thawri, d’apres
son pere, qui le tenait d’Ibn Abbas: ce mot signifie la chanson en langue yamani. C’est ce que

Ikrama soutien également. Voir le Tafsir Ibn Kathir.

Abi Amama ( qu’Allah soit satisfait de lui) rapporte que le Prophete (bénédiction et salut soient
sur lui) a dit: « Ne vendez pas les esclaves chanteuses, ne les achetez pas et ne cherchez pas ales

connaitre; car leur traite ainsi que ’argent qui en découle sont illicites. C’est ace propos que le

3/17



L'islam en questions
et reponses
jite

verset suivant a étérévélé« Et, parmi les hommes, il est (quelqu'un) qui, dénuéde science,
acheéte de plaisants discours pour égarer hors du chemin d' Allah et pour le prendre en

raillerie. Ceux-lasubiront un chatiment avilissant.»(Coran,31:6)

Le Messager d’Allah (bénédiction et salut soient sur lui) a dit: « il y aura parmi ma
communautédes gens qui considéreront comme licites la soie, I’alcool et les instruments
de musique ». Ce hadith est rapportéet commentépar Boukhari et il porte le

n°5590(communiquépar Tabaraniet Bayhaqi). Voir as-Silsila As-Sahiha de Al Albani9g1l.

Ibn al-Qayyim ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit: ce hadith est un hadith
authentique rapportépar Al-Boukhari dans son Sahih, pour servir d’argumentation et
commentéde maniére tranchée. Dans le chapitre intitulé« ce qui a étédit concernant ceux qui
s’autorisent I’alcool et le désignent sous un autre nom »il dit que ce hadith renferme des
arguments qui militent en faveur de I'interdiction des instruments de musique. Il s’agit de
Iexpression « ils consideérent licites »qui indique de maniere explicite que ce qui a étécitéapres
notamment les instruments de musique sont des interdits qu’ils essaient de rendre licites. Il a
également mis cote acote ces instruments de musique , 'adultere et al’alcool; et il n’aurait pas du
le faire s’ils n’étaient pas interdits. ( voir as-Silsila As-Sahiha d’Al-Bani 1/140-141, citation

indirecte)

Cheikh al Islam (puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit: ce Hadith prouve I'interdiction de

tous les instruments de musique. ( al-Majmou’ 11/535).

Ibn al-Qayyim ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde)a dit:( Sur ce chapitre sont cités des
hadith rapportés par 'intermédiaire de Sahl ibn Saad As-Saaidi, Imrane ibn Hussain, Abd Allah
ibn Omar, Abd Allah ibn Abbas, Abou Hurayrah, Abou Umama al-Bahili, Aicha la mére des
croyants, Aliibn Abi Taleb, Anas ibn Malick, Abd Rahmane ibn Sabit et Al -Ghaziibn Rabi’a). Il a

citéégalement ces instruments dans Ighathatou al-Lahfan pour prouver leur caractére illicite.

Nafi’( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) rapporte que « lorsque Ihn Omar a entendu
une flite, il a bouchéses oreilles, changéde route puis dit: Nafi’entends —tu quelque chose?

Jairépondu: non; il ajoute tout en débouchant ses oreilles: j’étais avec le Prophéte

4/17



L'islam en questions
et reponses

(bénédiction et salut soient sur lui) qui, lorsqu’il avait entendu pareille chose, avait fait le
meéme geste ».( extrait du Sahih d’Abou Dawoud).Cependant, Qazm pense que ce hadith ne
constitue pas un argument en faveur de son interdiction. Car si c’était le cas, le Prophéte
(bénédiction et salut soient sur lui) aurait ordonnéalbn Omar de boucher lui aussi ses oreilles et
que Ibn Omar lui aussi ’aurait ordonnéaNafi’. On lui a répondit: il n’écoutait pas mais il
entendait et il y a une grande différence entre celui qui écoute et celui qui entend. Cheikh Al -
Islam ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit: « d’apres tous les imams, ’homme n’est pas
blamépour ce qu’il entend sans le vouloir. homme se voit blaméou louélorsqu’il écoute et non
lorsqu’il entend. Celui qui écoute le Coran se voit réecompensé, mais celui qui ’entend, sans le
vouloir n’est pas récompensé. Car la grandeur d’un acte est mesurée par rapport al’intention qui
le sous-tend. C’est le cas également de la musique, si on I’entend sans le vouloir, on n’en est pas

sanctionné).( Extrait d’ al-Majmou’10/78.

Ibn Qouddama Al-Maqdasi( puisse Alla lui accorder Sa miséricorde) dit: « Celui qui écoute c’est
celui qui cherche aentendre et ce n’était pas le cas d’Ibn Omar ( qu’Allah soit satisfait d’eux);
bien au contraire, il a entendu sans le vouloir. Et parce que le Prophéte (bénédiction et salut
soient sur lui) avait besoin de savoir le moment oule bruit allait cesser pour pouvoir reprendre
son chemin etdéboucher ses oreilles qu’il lui a étépermis d’écouter. En effet, il n’allait reprendre
son chemin et déboucher ses oreilles qu’avec I’arrét du bruit. Donc, c’est acause de ce besoin que
I’écoute a étépermis.( Al-Moughni10/173). Peut étre que I’écoute dont font part les deux imams
est interdite et qu’il n’a étéautorisée que par nécessité. On verra cela avec Imam Malick ( puisse

Allah lui accorder Sa miséricorde). Allah le sait mieux.
Les theses des Imams de I’islam:

Al-Qasim ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit: la chanson fait partie des futilités. Al-
Hassan (puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) lui, dit: si le festin est accompagnéde musique,

on ne les invite pas. (voir Al-Djami’ de Qayrawani, p 262-263.

Cheikh Al-Islam Ibn Taymiya ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit: la thése des
fondateurs des quatre écoles juridiques est que tous les instruments de musique sont interdits.

Il a étédit dans le Sahih d’al Boukbari et ailleurs que le Prophete (bénédiction et salut soient sur

5/17



L'islam en questions
et reponses

lui) a prédit qu’il y aura parmi sa communautédes personnes qui considéreraient comme
permis la soie, I’alcool et les instruments de musique, se rabaissant ainsi au niveau des cochons
et des singes. Aucun parmi les disciples des imams n’a évoquéune quelconque dissensionentre
eux apropos du caractére illicite de I’'usage des instrument de musique.( Extrait d’al-

Majmou’11/576).

Al-Albani ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit: les quatre écoles juridiques sont

d’accord sur le caractere illicite de tous les instrument de musique. ( Extrait de As-Sahiah1/145.

Ibn Qayyim ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit: la position d’Abou Hanifa par rapport
ala question est1’'une des plus dures. D’ailleurs ses disciples et compagnons ont interdit tous les
instruments de musique y compris la fliite et le tambour et méme la canne. Il ont dit que c’est un
péchéqui entraine ’adultére et conduit al’apostasie. Mieux, il disent qu’écouter de la musique
C’est commettre un péché, et s’en procurer du plaisir c’est faire preuve d’incrédulitévis avis
d’Allah. IIs ont étayéleur position par un hadith qui ne mérite pas d’étre cité. Ils disent

également qu’on doit s’efforcer pour ne pas I’entendre si 'on passe acoté.

Abou Youssouf'lui dit: « si vous étes en face d’une maison oul’on entend de la musique, entrez-y,
sans permission; car interdire le mal et ordonner le bien est une obligation qui incombe atout
musulman. Et ne pas le faire équivaut ala violation d’une obligation. Voir Ighathatoual-Lahéafan

1/425.

Ala question de savoir quelle est la position de I'Islam par rapport au fait qu’un passant entend
et golite le son d’un tambour ou d’une flte sur son chemin, 'imam Malick ( puisse Allah lui
accorder Sa miséricorde) avait répondu: « s’il Papprécie il doit quitter ’endroit, sauf en cas
de nécessitéou d’incapacité. S’il entend le son en passant, il doit revenir en arriére ou
presser le pas. »Voir Al Djami’ de Al-Qayrawani, p 262. Il a dit également seuls les pervertis

parmi nous s’y adonnent. Voir le Tafsir d’at-Tabari14/55

Ibn Abd al-Barr ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit: parmi les gains unanimement

déclarés illicites ily a 'usure, la passe des prostituées, ’'argent illicite, le pot-de-vin et ’argent

6/17



L'islam en questions
et reponses

issu des lamentations funebres, de la musique, de la divination, de la consultation du sort et du

jeu illicite. Voir Al-Kafi.

Dans le but d’élucider la position de Imam Chafihi, Ibn al-Qayyim ( puisse Allah lui accorder Sa
miséricorde) a dit: « ses compagnons qui sont au diapason de sa position I’ont déclaréillicite et
ont démenti ceux qui lui attribuent une position défendant son caractere licite). Voir Ighathatou

al-Lahafan 1/425.

L’auteur de Kifayat al-Akhbar d’obédience chafiite a considérétous les instruments de musique
tels que la flite ou autres comme étant des choses répréhensibles et que chaque personne qui
en est témoin doit les rejeter. Il ajoute: « personne ne doit se soustraire acette obligation de rejet
méme lorsque ces actes s’accomplissent en présence de mauvais savants, saboteurs de la Charia
ou des sales fakirs, c’est-a-dire les soufis qui se nomment ainsi. Ces soufis lasont des égarés qui
répondent atout appel. IIs ne se laissent pas guider par la lumiére de la science, ils se laissent

emporter par n’importe quel vent). Voir Kifayat al-Akhbar 2/128

Ibn al-Qayyim ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit: « concernant la position de 'Imam
Ahmad, son fils Abd Allah a dit: j’avais poséamon pére une question sur la chanson et il avait
répondu: la chanson engendre I’hypocrisie, elle ne m’intéresse pas, avant de citer les propos de

Malick: « seuls les pervertis parmi nous s’y adonnent ». Voir Ignathaou al-lghafan.

Ibn Qudama, le vérificateur de I’école hanbalite ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit:
«1l existe trois catégories d’instruments de musiques: une catégorie illicite constituée
d’instruments acordes, de toutes les sortes de fliites, de luth, d’instruments asix cordes, de
piano, de rebecs et autres. Le témoignage de celui qui les écoute aplein temps est
récusable.»Voir al-Moughni 10/173. Il a dit également: « si quelqu’un est invitéaun festin ouil y a
de l’alcool et de 1a musique et qu’il est sir de pouvoir les empécher, Il doit y aller et les empécher,
car en le faisant il s’acquitte de deux obligations; mais s’il ne peut pas les interdire, il ne doit pas

s’y rendre). Voir Al-Kaf1 3/118.

Tabari( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit: «les ulémas des différentes villes sont

unanimes aabhorrer et ainterdire la musique. Seuls Ibrahim ibn Saad et Oubayd Allah Al-

7/17



L'islam en questions
et reponses

I — —

mdé et il

Anbaris’étaient démarqués du groupe. Pourtant, le Prophete (bénédiction et salut soient sur lui)
a dit: « suivez la majorité » ; mais également « quiconque se démarque de la majoritémourra

de la méme maniére qu’un paien »). Voir le Tafsir Al-Qurtubi14/56.

Le mot abhorrer était utilisédans les siécles passés pour qualifier un interdit. Il a par la suite
pris le sens de purification. Mais dans ce cas précis il indique une interdiction, en référence
ason propos« ainterdire la musique », car on n’interdit que ce qui est illicite. En plus, les deux
hadiths qu’il a cités laissent apparaitre une forte réprimande. C’est Qurtubi( puisse Allah lui
accorder Sa miséricorde) qui a rapportécette tradition puis: « Abu Faradj et Qaffal ont dit: Allah
n’accepte pas l'acte de foi d’'un chanteur ou d’'un danseur; j’ai répondu: si cela est avéré, on ne

doit pas en prendre de récompense).

Cheikh Al-Fawzan(puisse Allah le préserver) dit: « ce que Ibrahim ibn Saad et Oubayd Allah
al-Anbariont considérécomme licite en matiére de chanson ce n’est pas la chanson ala
quelle on est habitué. Loin de ces deux hommes I’'idée deconsidérer comme licite cette

sorte de chanson, trés dévalorisante et déshonorante. »Voir Al IThlam.

Ibn Taymiya ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit: «la fabrication d’instruments de
musique est interdite ». Voir Al Madjmou’22/140. Il a également dit: « les instruments de
musique tels que les instruments asix cordes doivent étre détruits selon la majoritédes docteurs
en droit Islamique. C’est la position de I'imam Malick et est le plus célébre des deux opinions
attribuées aAhmad). Voir Al Madjmou’ 28/113. 1l ajoute: « sixiéme aspect: Ibn al-Moundhir a
fait part de 'unanimitédes savants sur I’'interdiction de louer les services d’un chanteur
ou d’une pleureuse en disant: tous les savants que nous connaissons sont unanimes sur la
nécessitéde faire échec ala pleureuse et ala chanteuse. Aussi bien Ash-Shaabi, An-
Nakhique Malick I’ont abhorré, tandis que Abou Thawr, Nouman -Abou Hanifa ( puisse
Allah lui accorder Sa miséricorde) -, Yaaqoub et Muhammad, disciple de Abu Hanifa
(puisse Allah leur accorde Sa miséricorde) ont dit qu’il est interdit de faire appel aux
services d’un chanteur ou d’une pleureuse. C’est également notre opinion ». Il a également
dit: (la musique endorme I’ame; et du point de vue de la furie qu’elle provoque chez '’homme,

elle est plus nuisible que I’alcool). Madjmou’Al-Fatawa10/417.

8/17



L'islam en questions
et reponses

Ibn Abou Chaybata ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) raconte qu'un homme s’était
plaint aupres de Chourath de quelqu’un qui avait casséson instrument asix cordes; mais
Chouraih n’avait pas demandéau fautif de rembourser au propriétaire le prix de I'instrument,

car c’est quelque chose d’interdit et tout interdit n’a pas de valeur. Voir Al Mounsif 5/395.

Al-Baghawi( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) a lui aussi donnéune fatwa rendant
illicite la vente de tous les instruments de musique tels que I'instrument asix cordes, la fltte et
autre et dit: ( sila forme disparait les instruments de musique qui ont subi une refonte peuvent
valablement étre vendus, fussent-ils en argent, en fer, en bois ou autre). Voir Charh As-Sunna

8/28.
La vraie exception:

On excepte aces instruments le tambour non entouréd’une chainette de chevilles que I'on bat
al’occasion des fétes et des cérémonies de mariage, comme en témoignent les écrits
authentiques. Cheikh Al-Islam ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit: « cependant, le
Prophete (bénédiction et salut soient sur lui) avait autorisécertains divertissements al’occasion
des cérémonies de mariage et autres et avait permis aux femmes de battre le tambour
al’occasion des cérémonies de mariage ou des festins. Pour ce qui est des hommes, de son
vivant, personne d’entre eux n’a jamais jouéavec un tambour ou donnédes applaudissements. I1
a étéméme dit dans le-Sahih qu’il avait dit « les applaudissement sont pour les femmes, mais
les hommes doivent Louer Allah. Allah a maudit les femmes qui essayent de ressembler
aux hommes et les hommes qui essayent de ressembler aux femmes ». Du moment oula
chanson et le battement du tambour était ’ceuvre des femmes, les anciens appelaient les

hommes qui s’y adonnaient des efféminés.

C’est dans ce contexte qu’il faut replacer le hadith rapportépar Aicha ( qu’Allah soit satisfait de
lui). Elle rapporte que lorsque son pére (qu’Allah soit satisfait de lui), en lui rendant visite un
jour de féte, ’'avait trouvée en compagnie de deux petites filles qui chantaient ala manieére des
Ansar le jour de Bou’ath - tout individu dotéde raison sait peut étre ce que les gens disent en
période de guerre, s’était exclame : « une flite de Satan chez I’Envoyéd’Allah (bénédiction et

salut soient sur lui) » | et PEnvoyéd’Allah qui leur avait tournéle dos en se mettant en face du

9/17



L'islam en questions
et reponses

mur de rétorquer: «laissez-les Abou Bakr, chaque peuple a sa propre féte et celle-ci est 1a nétre,
nous les musulmans. C’est pourquoi certains ulémas soutiennent qu’Abu Bakr n’aurait pas
engueuléou blaméqui que ce soit en présence de ’Envoyéd’Allah (bénédiction et salut soient sur
lui). Mais s’il I’a fait c’est parce qu’ilpensait que le Prophete (bénédiction et salut soient sur lui)

n’était pas attentif ace qui se passait.

Il ressort de ce hadith que le Propheéte (bénédiction et salut soient sur lui) et ses compagnons ne
s’y étaient pas habitués, d’ouson appellation fliite de Satan. Et en disant: « laissez-les Abou
Bakr, chaque peuple a sa propre féte et celle-ci est la notre », le Prophéte (bénédiction et
salut soient sur lui), venait de confirmer cette appellation. Cela veut dire que ’autorisation était
liée au fait que c’était un jour de féte et qu’en dehors des jours de féte ou de mariage tel
qu’indiquédans certains hadiths, 'interdiction est de mise. Cheikh al-Albanil’a bien détaillédans
sonprécieux ouvrage au chapitre de I'interdiction des instruments de musique.Le Prophéte a
donc autoriséle recours aux chanteuses les jours de féte, pour que, comme il le dit dans un
hadith, «les polythéistes sachent que notre religion est pleine de divertissements ». Le
hadith des deux petites chanteuses ne renferme rien qui puisse indiquer que le Prophete
(bénédiction et salut soient sur lui) les écoutait. Dans ce cadre, il faut signaler que I'interdiction
ou l'autorisation est de mise selon que la personne écoute ou entende sans le vouloir. C’est le cas

en ce qui concerne le regard, il est interdit lorsqu’il est jetéadessein).

Il ressort également de ce hadith que la chanson est exclusivement réservée aux femmes.
L’'imam Abou Oubayda ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) a défini le mot « daff »qui
signifie tambour en arabe de la maniére suivante: « c’est I'instrument que battent les

femmes. »Voir Gharib al-hadith 3/64. Certaines d’entre elles doivent porter le voile.
La fausse exception:

Certains ont exceptéacette régle les tambours utilisés aux champs de bataille; alors que certains
en ont rajoutéla fanfare des armées. Mais, cette vision de la question est totalement fausse.

Acela il y a trois raisons:

10/ 17



L'islam en questions
et reponses

La premieére est que cela signifierait la restriction et la spécification du champ d’application des
haditns interdisant la chanson et la musique, sans raison; si ce n’est qu’un avis personnel ou une

approbation. Ce qui est totalement interdit.

La deuxiéme est que ce qui est demandéaux musulmans en temps de guerre c’est de solliciter
l’aide de leur Seigneur avec des cceurs débordant de foi. Allah dit: «Ils t' interrogent au sujet
du butin. Dis: "Le butin est aAllah et aSon messager." Craignez Allah, maintenez la
concorde entre vous et obéissez aAllah et aSon messager, si vous étes croyants. »( Coran, 8:
1). En outre, le fait de recourir ala musique leur empéche d’accomplir ce geste et les détourne de

leur Seigneur.

La troisieme est que le fait de faire recours ala musique aux champs de bataille constitue une
vieille habitude des mécréants. Et, il est interdit de s’assimiler aeux ou de faire comme eux,
notamment lorsqu’il s’agit d’'une chose totalement interdite par Allah, le Trés-Haut, telle que la

musique. Voir As-Sahihah 1/145.

« Un peuple qui déroute du bon chemin est toujours pris sous I’emprise de la polémique ».
peuple q ] p P p q

Hadith authentique.

Certains se sont également basés sur le hadith du Prophéte (bénédiction et salut soient sur lui)
relatif au spectacle des éthiopiens qui se produisaient dans sa mosquée pour rendre licite la
chanson! Boukhari a commentéce hadith dans son Sahih, au chapitre intitulé«jeu ala

baionnette et au bouclier le jour de féte »

Quant aAn-Nawawi( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde), il dit: le hadith suscitéautorise la
pratique de jeu avec des armes et autres matériels de guerre dans la mosquée. Mouslim lui dit

que tout ce qui peut aider abien préparer la guerre sainte en fait partie. Voir Charh Mouslim

Cependant, comme le dit Al-Hafiz ibn Hadjar ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde),

quiconque parle de quelque chose qui n’est pas de son spécialitécommettra de telles bizarreries.

D’autres ont pris pour argument le hadith des deux petites chanteuses que nous avions

évoqueéplus haut. Mais, nous citons les propos tres pertinents de Ibn Qayyim ( puisse Allah lui

11717



L'islam en questions
et reponses
! Site

accorder Sa miséricorde): (le plus étonnant c’est que vous vous basez sur les chants de deux
petites gamines qui chantaient quelques uns des vers écrits par les arabes et relatifs ala
description de la bravoure, des guerres, des bonnes mceurs et des qualités innées pour une
dame encore mineure pour rendre licite le fait d’écouter la musique. Quel lien existe-t-il entre
ceci et cela? En plus, ce hadith est leur plus grand argument. Or Abou Bakr ( puisse Allah lui
accorder Sa miséricorde) avait appelécette fllte la flite du Satan, sans que le Prophete
(bénédiction et salut soient sur lui) ne le démente. Le Prophéte (bénédiction et salut soient sur
lui) l’'avait autoriséparce qu’il s’agissait de deux petites mineures qui ne pouvaient pas
provoquer la débauche de par leur chants. Cela peut-il étre considérécomme un argument apte
alégitimer le fait d’écouter de la musique, avec toutes les implications que nous connaissons.
Qu’Allah soit loué!Comment les esprits ont pu atteindre ce niveau d’égarement et ces

compréhensions faussées). Voir Madaridj As-Salikin 1/493.

Ibn Al-Djawzi( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit: Aicha ( qu’Allah soit satisfait de lui)
était ace moment tres jeune. Mais lorsqu’elle est devenue adulte, elle n’a cesséde condamner la
musique, selon les témoignages rapportés d’elle. Son cousin Al-Qasim ibn Muhammad qui était

son éleve condamnait lui aussi la musique et interdisait son écoute. Voir Talbis Iblis 229

Hafiz ibn Hadjar ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) quant alui dit: « certains soufis se
sont fondés sur le hadith de la porte ou des deux gamines pour autoriser la chanson ainsi que le
fait de I’écouter avec ou sans instrument. Mais, cette thése est totalement récusable si on se
réfere aux propos de Aicha qui avait dit ala suite de ce hadith: « elles ne sont pas des

chanteuses ». Elle a ainsi nié, sur le plan sémantique, ce qu’elle avait affirmélittéralement.

Mais on s’en tient ala lettre du Hadith, ason contexte et ason texte, pour amoindrir les risque

d’altération de la version originale. Allah le sait mieux. Voir Fateh Al-Bari 2/442-443.

Certains se sont évertués aattribuer la paternitédel’autorisation d’écouter de la musique aux
compagnons du Propheéte (bénédiction et salut soient sur lui) et aleurs successeurs ceux qui sont

venus directement apres eux qui n’y voyaient pas d’inconvénients!!

12/17



L'islam en questions
et reponses

Cependant, Al-Fawzan ( puisse Allah le préserver) dit: « nous leur demandons de montrer la
chaine authentique des garants de ce qu’ils ont attribuéaces compagnons et ceux qui sont
venus directement apreés eux »avant d’ajouter: « ’'imam Mouslim dit dans I'introduction de
son Sahih que Abd Allah ibn Al-Moubarak a dit: « la référence fait partie des exigences de la

religion, parce que sans elle n’importe qui peut avancer n’importe quoi ».

D’autres ont affirmés que tous les hadiths qui interdisent la musique ont fait ’objet de

contestation de la part des savants et spécialistes de hadith!!

Ibn Baz (puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit: «les hadiths rapportés apropos de
Iinterdiction de la musique n’ont pas ététous contestés comme le pensent certains. Ilyen a
certains qui se trouvent dans le Sahih d’al-Boukhri qui est la meilleure référence apreés le livre
d’Allah, des hadiths jugés beauxet d’autres faibles ou douteux. Malgréleur abondance et la
diversitéde leurs sources, ils demeurent des arguments apparents et solides en faveur de

I'interdiction de la chanson ainsi et 'usage des instruments de musique).

Al’exception de Abou Hamid Al- Ghazali qui ne connaissait pas la science des hadiths et de Ibn
Hazm qui avait dit que s’il en connaissait des hadiths authentiques il ’aurait dit, tous les autres
imams sont d’accord sur 'authenticitédes hadiths interdisant la chanson et les instruments de
musique. Al-Albani( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) a bien démontréles travers dans
lesquels est tombélbn Hazm. Cependant nombreux sont, en cette période caractérisée par
I’abondances des livres des savants tendant acorriger ces hadiths, ceux qui ont cru aleur
authenticitéavant de le nier par la suite. Ils sont pire qu’Ibn Hazm, ils n’ont pas les compétences

requises et ne se sont pas référés aux savants).

D’autres ont dit que les ulémas ont interdit la musique du fait qu’elle s’accompagnait de I’alcool

dans des veillées nocturnes illicites!

Ach-Chawkani( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit:« on répond que ce qui est interdit
n’est pas seulement ce meélange; car si c’était le cas, I'adultere évoquédans beaucoup de hadiths
ne serait pas interdit s’il n’est pas accompagnéde musique et d’alcool. En effet, dans ce contexte,

la cause est illicite comme I’est 'effet. On pourrait dire la méme chose apropos du verset « et n'

13717



L'islam en questions
et reponses

incitait pas anourrir le pauvre. »(Coran, 69:34). Est-ce qu’on peut dire que la non croyance en

Allah n’est interdite que si on n’incite pas anourrir le pauvre?

Silon dit que l'interdiction des choses suscitées en référence ala cause est fondée sur d’autres
arguments, on répondra que I'interdiction des instruments de musique est fondée, elle aussi,

sur d’autres arguments, comme nous l’avons déjavu. »Voir Nayl al-Awtar 8/107

Certains soutiennent que « les paroles frivoles »dont Allah a parlédans le Coran ne signifient
pas la chanson ou la musique, mais nous avons déjarépondu acela. Qurtubi( puisse Allah lui
accorder Sa miséricorde) dit ( cela- asavoir qu’il s’agit de la musique- constitue ’explication la
plus plausible qui ait étéfaite du hadith. Ibn Massoud a méme jurétrois fois par Allah qu’il
s’agissait de la chanson ou la musique), avant de citer ceux qui ont soutenucette thése parmi les
imams ainsi que d’autres arguments. Il a également dit: «la premiére these est la plus solide de
toutes celles qui ont étéavancées apropos de cette question parce qu’étayépar un hadith
hautement attribuéet par les avis des compagnons du Prophéte (bénédictions et salut soient sur
lui) et ceux de leurs successeurs immeédiats). Voir le Tafsir d’Al-Qurtubi. Ibn Al-qayyim, aprées
avoir citécette interprétation, a dit: « Hikim Abou Abd Allah dit dans le chapitre consacréa
I’'exégese de son ouvrage intitulé Al-Mustadrak: que celui qui est en quéte de ce savoir sache que
Pexplication ou I’exégése d’'un compagnon du Prophéte(bénédiction et salut soient sur lui) qui a
ététémoin de la révélation est un hadith mousnad (ininterrompu). Il a dit également dans un
autre endroit de son livre: « pour nous, elle a la valeur d’'un hadith hautement attribué. »(au

Prophéte).

Ainsi, méme si leur exégeése n’est pas dénuée de toute erreur, il n’en demeure pas moins qu’elle
est plus acceptable que celles des savants qui sont venus aprés eux. Car, ils connaissent plus que
tout autre membre de la communautéle sens et la signification du livre d’Allah. C’est aeux qu’il a
étérévéléet c’est aeux qu’il s’est adresséen premier lieu. Ils ont également appris 'exégese du
Coran aupres du Prophéte (bénédiction et salut soient sur lui) atravers sa science et ses actes de
tous les jours. En plus, ils sont, en réalité, les arabes les plus puristes. On ne peut en aucun cas

faire abstraction de leur exégeése). Voir Ighathatou al-Lahfan.

14 /17



L'islam en questions
et reponses
- Site

D’autres ont dit que la chanson est un acte d’adoration si son but est de servir de fortifiant dans

l’accomplissement des actes d’adoration d’Allah!!!

Ibn Al-Qayyim ( puisse Allah lui accorder Sa miséricorde) dit: ( quelle surprise! Quelle foi,
lumiére, discernement, guidance ou savoir acquiert-on a en écoutant des vers chantés avec
mélodies et rythmes etqui, pour la plupart, ont étédits apropos des choses condamnées et
détestées par Allah et Son Envoyer mais également passibles de sanctions. Comment quelqu’un
qui bénéficie d’'une capacitéde discernement aussi moindre soit-elle ou qui a un cceur plein de
vie peut-il s’approcher d’Allah et consolider sa foi par simple prononciation de paroles
détestables aupres d’Allah qui hait celui qui les prononce ainsi que celui qui en est satisfait). Voir

Madaridj as-Salikin 1/485

Cheikh Al-Islam dit apropos de celui qui a ’habitude d’écouter de la musique: « c’est pourquoi on
constate que celui qui a ’habitude de I’écouter et de le goliter ne s’émeut pas al’écoute du Coran.
Bien au contraire, il se procure plus de plaisir en écoutant ces vers qu’en écoutant du Coran. Pire
encore, ils écoutent le Coran en parlant et en jouant, alors qu’ils baissent la voix, cessent tout
bruit et se montrent attentifs lorsqu’ils entendent des chants ou des applaudissements. Voir

Madjmuo’al-Ftawa 11/ 557 et suite

Iy a également ceux qui soutiennent que la musique et les instruments de musique purifientle
coeur et nourrissent les sentiments, mais cela est totalement faux. Car elle provoque les désirs et
les passions. Et s’il était vrai qu’il a la vertu qu’on lui donne, le coeur des musiciens aurait diétre
purifiéet leurs meeurs améliorées. Mais la plupart d’entre eux nous sont connus pour leurs

déviation et mauvaises moeurs.
Conclusion

Il est peut étre ressortit —pour les personnes honnétes- de cet extrait que la thése soutenant le
caractéere licite de la musique est une theése inconsidérée et qu’il n’y a pas de divergences
apropos de la question. Nous devonsdonc, dans la mesure du possible, conseiller les bons actes
et prohiber les mauvais. Ne vous laissez pas tromper par la célébritéd’un homme aune époque

oules religieux sont devenus des étrangers. Ceux qui soutiennent aujourd’hui que la musique et

15717



L'islam en questions
et reponses
! Site

les instruments de musique sont licites ne font qu’encourager les caprices et la passion des gens.
C’est comme s’il ne faisait que valider par des fatwas la conduite des populations. Ces genres de
personnes, si vous leur posez une question, ils consultent d'abord les différents avis des ulémas,
choisissent le plus facile —ou ce qu’ils considérent comme étant le plus facile, procedent ala
recherche de preuves ou plutot d’arguments spécieuxqui sont soit sous perfusion, soit trop
faibles! Combien de fois ces genres de personnes ont utiliséces arguments spécieux pour donner

aunom de I'Islam des fatwas auxquelles ce dernier est totalement étranger?

Efforcez-vous mon frére pour apprendre votre religion atravers le livre de votre Seigneur et la
Sunna de Son Propheéte (bénédiction et salut soient sur lui) et ne dis pas: Untel a dit, car la
vériténe s’apprend pas aupres des hommes; c’est en connaissant la véritéque vous pouvez par la

suite reconnaitre les vrais hommes.

Ce que nous venons de voir est peut étre suffisant pour ceux qui ont dominéleur passion apres
s’étre soumis aleur Seigneur. Il pourra peut étre purifier le coeur des croyants, rassurer ceux qui
sont en proie ades doutes et démasquer tous ceux qui s’opposent ala révélation et aiment la
facilité. Ceux-lapensent souvent qu’ils ontapportédes contributions que méme les anciens n’ont
pas apportées, disent sur Allah des choses qu’ils ne maitrisent pas et tombent dans I’hérésie en
voulant conseiller les gens as’éloigner des actes de débauche - qu’Allah ne leur accorde pas Sa
bénédiction —alors qu’il était plus avantageux pour eux de suivre la voie des croyants. Allah le

sait mieux.

Que la paix et la bénédiction d’Allah soit sur son Messager qui a montréle chemin aux croyants,
sur sa famille, sur ses compagnons et sur tous ceux qui les suivent sur le droit chemin jusqu’au

jour du jugement dernier.

Résumédu Rissalat Adh-Dharb Bin-nawali man Abaha Al-ma’azifli Al-hawa de Cheikh Saad Ad-
Din ibn Mouhamad ibn Al-Kabi.

Mais pour plus d’information se référer al’ouvrage du grand Cheikh Salih ibn Fawzan Al-

Fawzan «Kitab Al-Thlam bi naqd Kitdb Al-halal wa Al-Haram, celui de Cheikh al-Islam ibn Al-

16 /17



Qayyim « kitab as-Sama’ »et celui de Cheikh Muhammad Nassir ad-Din Al-Albani(puisse Allah

lui accorder Sa miséricorde) « Tahrim Alat at-tarab »

17 /17



