
141894 - Das Studieren von Buchhaltung und Wirtschaft mit allem, was darin

der islamischen Gesetzgebung widerspricht

Frage

Was ist das Urteil über das Studium oder den Unterricht in Handelsfächern, die Buchhaltung,

Betriebswirtschaft und einige Fächer in Bezug auf berufliche Kompetenzen und

Rechnungswesen umfassen? Es ist bekannt, dass das Studium solcher Fächer das Studium von

nicht erlaubten Dingen im Islam beinhaltet. Dieser Teil des Studiums in verpflichtend, wie

beispielsweise Zinsen, Zinsen auf Transaktionen, Versicherungen, englisches Recht, Steuern

usw. Und die Schüler müssen diese Lektionen studieren, um die Prüfungen zu bestehen und

erfolgreich zu sein.

Detaillierte Antwort

Es gibt keine Einschränkung beim Studium von kaufmännischen und buchhalterischen

Fächern, auch wenn sie verbotene Angelegenheiten wie Zinsen und Steuern beinhalten.

Voraussetzung ist, dass der Studierende oder Lehrer davon überzeugt ist, dass das, was Allah

davon verboten hat, verboten ist. Diese Fächer sollten studiert werden, um das Schlechte und

Falsche darin zu erkennen oder um davon zu profitieren, in Dingen, die der islamischen

Gesetzgebung nicht widersprechen. Alle Unternehmen und Institutionen benötigen dieses

Wissen und können davon profitieren. Ebenso gilt dies für das Studium juristischer Fächer, um

deren Fehler aufzudecken und davor zu warnen oder um den nützlichen Teil daraus zu nutzen,

während man sich von dem Falschen distanziert.

Schaikh 'Abdul 'Aziz Ibn Baz -möge Allah ihm barmherzig sein- wurde nach dem Urteil des

Studiums weltlicher Gesetze gefragt, worauf er antwortete:

„Diejenigen, die das Studium solcher Gesetze betreiben oder sie unterrichten, lassen sich in

zwei Kategorien einteilen:

1 / 3

https://islamqa.info/de/141894
https://islamqa.info/de/141894


Die erste Kategorie besteht aus denen, die sie studieren oder unterrichten, um ihre Realität zu

verstehen, um die Vorzüge der islamischen Vorschriften im Vergleich dazu zu erkennen, um

davon zu profitieren, solange es nicht der reinen islamischen Gesetzgebung widerspricht oder

um anderen davon zu nutzen. In diesem Fall gibt es, meiner Meinung nach, nach der

islamischen Gesetzgebung keine Einschränkungen für sie. Tatsächlich könnten sie belohnt und

geschätzt werden, wenn sie die Mängel dieser Gesetze aufzeigen und die Vorzüge der

islamischen Vorschriften betonen. Ihre Urteile sind ähnlich wie die von Personen, die sich mit

den Regeln des Zinses, verschiedener Arten von Alkohol und Glücksspiel und ähnlichen Dingen

befassen, wie bei falschen Glaubenslehren, oder sie unterrichten diese Dinge, damit sie selbst

diese und das Urteil Allahs diesbezüglich kennen und anderen damit nutzen. Dabei glauben sie

an dessen Verbot, wie der Glaube der ersten Kategorie, in der erklärt wird, dass weltliche

Gesetze, die der Gesetzgebung Allahs -der Mächtige und Gewaltige- widersprechen, verboten

sind. Ihr Urteil ist nicht dasselbe wie das von jemandem, der Magie lernt oder andere darin

unterrichtet, da Magie an sich verboten ist aufgrund des Götzendienstes und der Anbetung von

Dschinn außer Allah. Daher kann jemand, der Magie studiert oder unterrichtet, dies nur tun,

indem er Partner an die Seite Allahs stellt, im Gegensatz zu jemandem, der die Gesetze studiert

und andere darin unterrichtet, nicht um sie anzuwenden oder den Glauben an ihre

Rechtmäßigkeit zu unterstützen, sondern für einen erlaubten oder religiösen Zweck, wie bereits

erwähnt.“  Aus „Majmu' Fatawa Schaikh Ibn Baz“ (2/231), siehe auch die Fortsetzung der

Aussage in Frage Nr. 12874.

Es wird vorausgesetzt, dass der Studierende ein fundiertes Wissen über die islamischen

Rechtsbestimmungen hat, so dass er nicht von dem Falschen verführt wird und nicht durch

Zweifel beeinflusst wird. Wenn ihm etwas in dieser Hinsicht unklar ist, sollte er die Gelehrten

befragen, um die Wahrheit vom Falschen zu unterscheiden und das Richtige vom Falschen zu

erkennen.

In „Fatawa Al-Lajnah Ad-Daimah“ (14/232) steht: „Es ist nicht erlaubt, weltliche Gesetze zu

lernen, um sie anzuwenden, solange sie gegen die Gesetzgebung Allahs verstoßen. Es ist jedoch

erlaubt, sie zu studieren und zu lernen, um ihre Eingriffe und Abweichungen von der Wahrheit

aufzuzeigen und um die Gerechtigkeit, Integrität und den Nutzen des Islam sowie den Reichtum

2 / 3



und die Genüge für die Interessen der Menschen zu verdeutlichen. Es ist für einen Muslim nicht

erlaubt, Philosophie, weltliche Gesetze und ähnliche Dinge zu studieren, wenn er nicht in der

Lage ist, zwischen Wahrheit und Falschheit zu unterscheiden, aus Angst vor Versuchung und

Abweichung vom geraden Weg. Es ist jedoch erlaubt für diejenigen, die es verdauen können

und nach dem Studium des Qurans und der Sunnah in der Lage sind, zwischen dem Schlechten

und Guten darin zu unterscheiden, um die Wahrheit zu verteidigen und das Falsche zu

widerlegen, solange dies sie nicht von ihren religiösen Pflichten ablenkt. Auf diese Weise wird

deutlich, dass eine allgemeine Lehre dieser Art in Bildungseinrichtungen nicht erlaubt ist,

sondern nur den qualifizierten Personen vorbehalten sein sollte, damit sie ihre islamischen

Pflichten erfüllen können, um die Wahrheit zu unterstützen und das Falsche zu widerlegen.“

Und Allah weiß es am besten.

3 / 3


