
228924 - Der gläubige Diener zwischen der Angst und der Hoffnung, bis er

Allah - erhaben ist Er - begegnet

Frage

Allah sagt in einem Hadith-Qudsi: „Ich bin so, wie Mein Diener von Mir denkt. Also soll er von

Mir denken, wie er möchte." Und es gibt ein Zitat von Umar ibn Al-Khattab, möge Allah mit ihm

zufrieden sein: „Wenn einer meiner Füße im Paradies wäre und der andere außerhalb, würde

ich mich immer noch nicht sicher fühlen vor Allahs List." Hat unser Anführer Umar also nicht

genug Vertrauen auf Allah, obwohl er zu denen gehört, die das Paradies versprochen wurde,

und er der zweitgrößte Gefährte des Propheten ist, nach Abu Bakr, möge Allah mit ihm

zufrieden sein? Wenn das Herz des Dieners beruhigt ist, sollte er sich dann vor Allahs List

fürchten? Ich hoffe, Sie können die Beziehung zwischen diesem Sprichwort und dem Hadith

deutlich erklären.

Detaillierte Antwort

Erstens:

Al-Bukhari (7405) und Muslim (2675) überliefern über Abu Huraira - möge Allah mit ihm

zufrieden sein -, der sagte, dass der Prophet - Allahs Frieden und Segen auf ihm - sagte: „Allah -

erhaben ist Er - sagt: „Ich bin so, wie Mein Diener von Mir denkt.”

Und der Hadith mit dem Wortlaut, wie er in der Frage zitiert wurde, wurde von Imam Ahmad

(16016) und anderen überliefert. Über Sulaiman Ibn Abi As-Sa'ib wird berichtet, dass er sagte:

Hayyan Abu An-Nadr berichtete mir, er sagte: „Ich ging mit Wathila ibn Al-Asqa'a zu Abu Al-

Aswad Al-Jurashi, als er krank war und in diesem Zustand starb. Er grüßte ihn, saß sich hin und

sagte: Abu Al-Aswad nahm die rechte (Hand) von Wathila, mit welcher er dem Gesandten Allahs

- Allahs Frieden und Segen auf ihm - den Treueeid gab und strich damit über seine Augen und

sein Gesicht. Wathila sagte zu ihm: 'Ich frage dich über eine Sache.' Er antwortete: 'Und was ist

das?' Wathila fragte: 'Was denkst du über deinen Herrn?' Abu Al-Aswad antwortete mit einem

Kopfnicken; das heißt gut. Wathila sagte: 'Frohe Botschaft, denn ich habe den Gesandten Allahs -

1 / 4

https://islamqa.info/de/228924
https://islamqa.info/de/228924


Allahs Frieden und Segen auf ihm - sagen hören: „Allah - erhaben ist Er - sagte: 'Ich bin so, wie

Mein Diener von Mir denkt. Also soll er von Mir denken, wie er will.'"

Die Kommentatoren des Musnads (von Imam Ahmad) sagten: „Seine Überlieferungskette ist

authentisch." Und Al-Albani hat ihn in „Sahih Al-Jami" als authentisch eingestuft.

„Die Gelehrten sagten: Das gute Denken von Allah - erhaben ist Er - bedeutet, dass man glaubt,

dass Er barmherzig ist und vergibt. Sie sagten (außerdem): Im gesunden Zustand ist man

sowohl ängstlich als auch hoffnungsvoll, und beide (Zustände) sind gleichwertig. Es wurde

(auch) gesagt, dass die Angst vorherrscht, und wenn die Anzeichen des Todes nahen, überwiegt

die Hoffnung oder wird sie verdrängt. Denn das Ziel der Angst ist es, sich von Sünden und

abscheulichen Taten abzuwenden und danach zu streben, mehr Gehorsam und (gute) Taten zu

vollbringen. Dies kann in diesem Zustand jedoch schwierig oder größtenteils unmöglich sein.

Daher wird empfohlen, einen positiven Glauben zu haben, der darauf hinweist, dass man von

Allah abhängig ist und sich Ihm unterwirft.” Ende des Zitats, entnommen aus: „Sharh Muslim”

von An-Nawawi (17/210).

Imam Ahmad überlieferte von Abu Huraira, dass der Gesandte Allahs - Allahs Frieden und

Segen auf ihm - sagte: „Allah - erhaben ist Er - sagte: 'Ich bin so, wie Mein Diener von Mir denkt.

Wenn er Gutes von Mir denkt, so gehört es ihm, und wenn er Schlechtes von Mir denkt, so

gehört es ihm.'" Von den Kommentatoren des Musnads als authentisch eingestuft.

Al-Munawi - möge Allah ihm barmherzig sein - sagte: „Das bedeutet: Wenn er Gutes von mir

denkt, handle ich ihm gegenüber gut, und wenn er Schlechtes von mir denkt, handle ich ihm

gegenüber schlecht." Ende des Zitats, entnommen aus: „Fayd Al-Qadir" (2/312).

Einem Muslim obliegt es daher positiv über seinen Herrn zu denken, indem er gute Taten

vollbringt und sich Allah zuwendet. Wenn er Fehler macht, sollte er positiv über Allah denken,

indem er bereut, nicht zögert, und darauf hofft, dass Allah ihm vergibt und ihn verschont.

Zweitens:

2 / 4



Allahs - erhaben ist Er - sagte: „Glauben sie denn, sicher vor Allahs Ränken zu sein? Aber vor

Allahs Ränken sicher zu sein, glaubt nur das Volk derjenigen, die Verlierer sind.” (Al-A’raf, 99)

Shaykh Ibn Baz - möge Allah mit ihm barmherzig sein - sagte: „Was hiermit erreicht werden soll,

ist: Die Diener werden davor gewarnt, sich sicher vor der List Allahs sicher zu fühlen, indem sie

in ihren Sünden verweilen und nachlässig mit Seinen Rechten umgehen. Mit „der List Allahs

gegen sie" ist gemeint, dass Er ihnen gewährt und sie mit Wohltaten und Gaben erhöht,

während sie in ihren Sünden verharren und sich Seinem Befehl entgegengesetzt handeln. Sie

sind würdig, wegen ihrer Achtlosigkeit ergriffen zu werden und wegen ihrer Täuschung

bestraft zu werden, aufgrund ihres Verweilens in Sünden und ihres Gefühls der Sicherheit vor

Seiner Strafe und Seinem Zorn.” Ende des Zitats, entnommen aus: „Majmu’ Fatawa ibn Baz”

(24/232).

Er sagte auch: „Es ist die Pflicht des Muslims, weder verzweifelt noch sicher zu sein, sondern

zwischen Hoffnung und Furcht zu stehen. Denn Allah tadelt diejenigen, die sich sicher fühlen,

und diejenigen, die verzweifeln. Er - erhaben ist Er - sagte: „Glauben sie denn, sicher vor Allahs

Ränken zu sein? Aber vor Allahs Ränken sicher zu sein, glaubt nur das Volk derjenigen, die

Verlierer sind.” (Al-A’raf, 99)

Und Er - erhaben ist Er - sagte (auch): „Zweifelt nicht an der Barmherzigkeit Allahs.” (Az-Zumar,

53) Daher ist es die Pflicht des Rechtsfähigen (arab. Mukallif), männlich oder weiblich, nicht zu

verzweifeln, noch die Hoffnung aufzugeben und die Handlungen aufzugeben. Stattdessen sollte

er zwischen Hoffnung und Furcht stehen, Allah fürchten, die Sünden meiden, sich beeilen, um

zu bereuen, Allah um Vergebung bitten und sich nicht vor Allahs List sicher fühlen. Er sollte

nicht in Sünden verharren und nachlässig sein." Ende des Zitats, entnommen aus: „Fatawa Nur

'ala Ad-Darb” (4/38) von Ibn Baz.

Ibn Kathir - möge Allah ihm barmherzig sein - sagte: „Und deshalb sagte Al-Hasan Al-Basri,

möge Allah ihm barmherzig sein: „Der Gläubige praktiziert Gehorsam und ist dabei ängstlich

und ehrfürchtig, voller Furcht, während der Sünder in Sünden verharrt und sich dabei sicher

fühlt.'" Ende des Zitats, entnommen aus: „Tafsir Ibn Kathir" (3/451).

3 / 4



Drittens:

Was einige Menschen über Abu Bakr - möge Allah mit ihm zufrieden sein - erzählen - und was

einige über Umar - möge Allah mit ihm zufrieden sein - erwähnen, ist die Aussage: „Wenn einer

meiner Füße im Paradies wäre und der andere außerhalb, würde ich mich immer noch nicht

sicher fühlen vor Allahs List." Wir haben keine Quelle hierzu in den Büchern der Hadith-

Gelehrten gefunden, und wir wissen nicht, dass sie irgendjemand der Gelehrten erwähnt hat.

Shaikh Al-Albani - möge Allah ihm barmherzig sein - wurde danach (d.h. dieser Aussage) gefragt

und antwortete: „Ich kenne sie nicht."

In dieser Aussage - nachdem die Authentizität nicht nachgewiesen wurde - gibt es Raum für

Überlegung. Der Gläubige ist sich vor Allahs List nicht sicher, solange er nicht ins Paradies

eingetreten ist. Wenn jedoch sein Fuß das Paradies betritt, ist er vor Allahs List sicher. Es ist

nicht bekannt, dass jemand das Paradies mit einem seiner Füße betreten hat, nur um dann von

Allah herausgenommen und in die Hölle gebracht zu werden.

Imam Ahmad - möge Allah mit ihm barmherzig sein - wurde gefragt: „Wann wird der Diener

den Geschmack der Ruhe finden?" Er antwortete: „Bei dem ersten Fuß, den er ins Paradies

setzt." Entnommen aus: „Tabaqat al-Hanabila" (1/293).

Und Allah weiß es am besten.

4 / 4


