
102590 - Apakah Tertera Di Dalam Literatur Syari’at Bahwa Kota Makkah

Adalah Pusatnya Bumi ?

Pertanyaan

Saya pernah mendengar bahwa kota Makkah adalah pusatnya bumi, apakah benar demikian ?

Jawaban Terperinci

Mempelajari masalah ini bercabang menjadi dua bagian:

1.Dari sisi syar’i, yaitu: dengan mencari dalil-dalil dari al Qur’an dan Hadits dan beberapa atsar

yang ada dalam masalah ini.

2.Dari sisi Ilmiyah, yaitu: dengan mempelajari hasil penelitian ilmiyah dan bukti-bukti yang

rasional yang menjelaskan masalah ini.

Pertama:

Adapun dari sisi syar’i, sebagian para ulama berkata: “Sungguh al Qur’an telah memberikan

isyarat pada teori ini, dan di dalam hadits Nabi dan atsar para ulama salaf lebih menjelaskan

hal tersebut. Sedangkan isyarat al Qur’an yang dimaksud adalah firman Allah:

طاً ) سَ ةً وَ أُمّ مْ  اكُ نَ لْ عَ جَ لِكَ  ذَ  كَ رة/143 ( وَ ق ) الب

“Dan demikian (pula) Kami telah menjadikan kamu (umat Islam), umat yang adil dan pilihan..”.

(QS. al Baqarah: 143)

Karena ayat di atas dalam konteks menjadikan Ka’bah sebagai kiblat, maka seakan makna ayat

tersebut adalah: sebagaimana ka’bah berada di tengah-tengah bumi, demikian juga kami

jadikan kalian umat pertengahan di antara umat yang lain.

Imam al Qurtuby berkata di dalam “al Jami’ li Ahkamil Qur’an”: 2/153:

1 / 7

https://islamqa.info/id/102590
https://islamqa.info/id/102590


“Maknanya adalah sebagaimana ka’bah berada di tengah-tengah bumi, maka demikian juga

kami jadikan kalian sebagai umat pertengahan”.

Namun ini merupakan satu dari keenam pendapat lain yang disebutkan oleh para ahli tafsir

pada ujung perumpamaan dalam ayat اكم علن لك ج Namun sepertinya pendapat yang paling .( ( وكذ

kuat adalah apa yang pernah disebutkan oleh Ibnu Jarir dalam tafsirnya: 3/141:

“Sebagaimana kami telah memberikan hidayah kepada kalian wahai orang-orang yang

beriman dengan diutusnya Nabi Muhammad –shallallahu ‘alaihi wa sallam- dan apa yang

dibawa oleh beliau, maka kami mengkhususkan kalian dengan hidayah Ibrahim dan

agamanya,  dan kami utamakan kalian dengan itu semua dari pada pemeluk agama yang lain,

demikian juga kami mengkhususkan dan kami utamakan kalian dari pada yang lainnya dengan

menjadikan kalian sebagai umat pertengahan (berlaku adil)”. (Tafsir Qur’an ‘Adzim: 1/454,

Mafatihul Ghaib: 2/387, ad Durrul Mashun: 2/134)

Di dalam al Qur’an juga ada isyarat lain:

ا ) لَهَ وْ نْ حَ مَ ىَ وَ رَ قُ أُمّ الْ رَ  ذِ  ن لِتُ هِ وَ يْ دَ نَ يَ  يْ ي بَ ذِ قُ الّ دّ صَ كٌ مّ  ارَ بَ  اهُ مُ نَ لْ زَ  أَن بٌ  ا تَ ا كِ ـَذَ هَ عام/92 ( وَ الأن

“Dan ini (Al Qur'an) adalah kitab yang telah Kami turunkan yang diberkahi; membenarkan

kitab-kitab yang (diturunkan) sebelumnya dan agar kamu memberi peringatan kepada

(penduduk) Ummul Qura (Mekah) dan orang-orang yang di luar lingkungannya”. (QS. al An’am:

92)

Sebagian ulama berkata: “Sesungguhnya penamaan Makkah dengan Ummul Qura; karena

merupakan asal dari semua kota yang ada di bumi, dan berada di tengah bumi”.

Bahkan sebagian ulama berkata: “Sungguh dalam penamaan Makkah mengisyaratkan bahwa

Makkah merupakan pusatnya bumi dan tengahnya”.

Ar Raghib Al Ashfahani berkata di dalam “Mufradatul Qur’an”: 1/470-471:

“ “ adalah asal kata dari Makkah, contoh  مكك ك ,Aku mengeluarkan sumsum tulang “  تمككت العظ

investigasi juga dinamakan التمكك . Dinamakan dengan nama tersebut karena Makkah تمك من

2 / 7



لمها .”yaitu; menghancurkannya ظ

Al Kholil berkata: “Dinamakan demikian karena Makkah berada di tengah bumi, seperti

sumsum yang merupakan inti dari tulang”.

Bacalah “Mafatihul Ghaib”: 4/310, di sana disebutkan tentang asal kata dari Makkah beberapa

pendapat yang lain.

Kesimpulannya adalah bahwa al Qur’an al Karim tidak mengandung baik secara tekstual,

petunjuk dan isyarat yang jelas bahwa Makkah Mukarramah dan Ka’bah Musyarrafah berada

di pusat dan tengah bumi. Dan semua apa yang dikemukakan di depan hanya merupakan

isyarat yang masih belum bisa dipastikan kebenarannya.

Kedua:

Sedangkan hadits-hadits Nabi yang marfu’ kepada beliau, kami telah berusaha

mengumpulkannya dari kitab-kitab hadits yang ada, agar kita semua mengetahui semua jalur

riwayatnya, dan kami tidak menemukan hadits marfu’ kepada Nabi dalam masalah ini kecuali

hanya satu hadits, yaitu:

Dari Ibnu Abbas –radhiyallahu ‘anhuma- bahwa Nabi –shallallahu ‘alaihi wa sallam- bersabda:

م مدت يس " ، ث ب و ق ب ه الأرض " أ عه الله على وج ل وض ب ن أول ج ها الأرض ، وإ م مدت من يت ، ث ع الب ي الأرض موض عت ف عة وض ق أول ب

ال ب ه الج من

“Lokasi pertama kali yang ada di bumi ini adalah tempat baitullah, kemudian dari situlah bumi

ini dihamparkan. Dan gunung pertama kali yang Allah tancapkan di bumi ini adalah “Abu

Qubais” kemudian dari situlah gunung-gunung yang lain dihamparkan”.

Al Manawi dalam “Faidhul Qadir”: 3/108 berkata:

م مدت “ ها الأرض .redaksinya pasif tidak ada pelakunya (…kemudian dihamparkan)  ث darinya) من

sisi-sisi bumi yang lain), maka tempat ka’bah itu adalah porosnya bumi dan kutubnya”.

3 / 7



Namun hadits di atas diriwayatkan oleh Uqaily dalam “Ad Dhu’afa’ al Kabir”: 2/341, dan al

Baihaqi dalam “Syu’abul Iman”: 3/431, dan ad Dailamy dalam “Musnad al Firdaus”: 11/1/1, dan

Ibnu ‘Asakir dalam “Tarikh Dimasyqa”: 10/13. Imam Suyuthi dalam “al Jami’”: 9613

menisbahkan hadits di atas kepada al Hakim dalam tarikhnya.

Semua riwayat di atas melalui jalurnya Sulaiman bin Abdur Rahman, dari Abdur Rahman bin

Ali bin ‘Ijlan al Qurasyi, dari Abdul Malik bin Juraij, dari ‘Atha’ dari Ibnu ‘Abbas sebagai hadits

marfu’.

Hadits ini celahnya adalah bahwa Abdur Rahman bin Ali tidak diketahui, dan riwayat ‘Atha’

atau Mujahid adalah mauquf . Sedangkan Abdur Rahman bin Ali bin ‘Ijlan ad Dimasyqi

meriwayatkannya dari Ibnu Juraij, dan dari Abdur Rahman bin Tsabit bin Tsauban, dan

meriwayatkan darinya Sulaiman bin Abdur Rahman dan ‘Amr bin Utsman al Hashmi dan cucu

laki-lakinya dari anak perempuannya Syaibah bin Walid. Orang tersebut tidak tsiqah (dapat

dipercaya) kecuali dari jalur Sulaiman bin Abdur Rahman yang menjadi perawianya. Ibnu

‘Asakir telah menukilnya dalam biografinya di kitab “Tarikh Dimasyqa” 35/133, hanya saja

Sulaiman ini atau –Abu Ayyub ad Dimasyqi- banyak diperbincangkan, mereka banyak

mengambil riwayat darinya yang bersumber dari orang-orang yang tidak diketahui. Ibnu Ma’in

berkata dalam masalah ini: “ia adalah tsiqah (bisa dipercaya) jika ia mengambil riwayat dari

orang-orang yang mudah diketahui dengan jelas”. Ibnu Hibban berkata: “Haditsnya akan

diterima jika ia meriwayatkan dari orang-orang tsiqah yang sudah dikenal, dan jika ia

meriwayatkan dari orang-orang yang tidak dikenal maka termasuk hadits mungkar”. Lihatlah

biografinya dalam “Tahdzibul Kamal”: 12/26. Oleh karenanya para ulama tidak menganggap

Sulaiman bin Abdur Rahman tsiqah bagi sebagian yang meriwayatkan darinya. Al Uqaily

menyebutkan bahwa Abdur Rahman bin Ali tidak dikenal, dan menjadikan haditsnya mauquf

(terhenti) kepada ‘Atha’ atau Mujahid, ia meriwayatkan darinya melalui sanad kepada mereka.

Ia berkata pada dalam biografinya di kitab “Ad Dhu’afa’”: 2/341: “Tidak dikenal dalam

periwayatan hadits, haditsnya tidak banyak dihafal kecuali dari ‘Atha’ sendiri, tidak dikenal

dalam periwayatannya…

4 / 7



Diriwayatkan dari Ali bin Abdul Aziz bahwa ia berkata: Abu Nu’aim meriwayatkan dan

berkata: al Harits bin Ziyad al Ja’fi berkata: Saya mendengar ‘Atha’ bin Abi Rabah berkata:

“Gunung pertama kali yang ditancapkan di bumi adalah Abu Qubais”.

Abu Yahya bin Abi Masarrah berkata: Bapakku telah meriwayatkan kepadaku dengan berkata:

Dari Said bin Salim al Miqdah dari Ibnu Juraij dari Mujahid berkata: “Yang pertama kali

bercahaya dari belahan bumi adalah tempatnya baitullah, dan dari sanalah dihamparkannya

belahan bumi yang lain”.

Abu Ja’far berkata: “riwayat ini lebih utama”.

Sebagaimana diriwayatkan hadits serupa dari perkataan Ibnu Abbas –radhiyallahu ‘anhuma-

yang akan disebutkan nantinya insya Allah. Inilah yang menjelaskan keraguan orang yang

meriwayatkannya.

Dan di dha’ifkan oleh al Bani dalam “Silsilah Sha’ifah”: 5881.

Ketiga:

Telah disebutkan dalam atsar para sahabat dan tabi’in banyak riwayat yang menunjukkan

bahwa mereka sebelumnya berpendapat bahwa porosnya bumi adalah di Makkah al

Mukarramah.

1.Perkataan Abdullah bin Amru bin ‘Ash.

“Allah menciptakan al bait (ka’bah) 2000 tahun sebelum penciptaan bumi, pada saat itu ‘arsy

Allah di atas air seperti buih yang putih, dan bumi berada di bawahnya laksana batu karang,

maka dihamparkanlah bumi di bawahnya”. (HR. Thabari dalam tafsirnya: 6/20 dengan perawi

sanadnya tsiqah. Disebutkan juga dalam “Ad Durrul Mantsur”: 2/265 diriwayatkan oleh Ibnul

Mundzir, Thabrani, Baihaqi dalam “Syu’ab”.

2.Dari Ibnu Abbas –radhiyallahu ‘anhuma- berkata:

“Ka’bah diletakkan di atas air di atas empat pilar sejak 2000 tahun sebelum diciptakannya

dunia, kemudian dihamparkanlah bumi dari bawahnya”. (HR. Thabari dalam tafsirnya: 3/61,

5 / 7



dengan sanad yang biasa saja.

3.Diriwayatkan dari Abu Hurairah bahwa dia berkata:

“Ka’bah diciptakan 2000 tahun sebelum penciptaan bumi, mereka berkata: Bagaimana

mungkin ia diciptakan sebelum bumi, padahal ka’bah termasuk bumi juga ?. beliau menjawab:

Bahwa dulunya sebuah karang/pulau di atas air, di atasnya ada dua orang malaikat yang

bertasbih pada malam dan siang hari selama 2000 tahun, ketika Allah berkehendak

menciptakan bumi maka Dia menghamparkan bumi darinya, dan menjadikan posisinya di

tengah bumi”. (Dalam “Ad Durrul Mantsur: 1/115 dinisbahkan kepada Sa’id bin Manshur, Ibnul

Mundzir dan Ibnu Abi Hatim. Saya pernah meneliti sanadnya dalam “Majelis Imlak fi

Ru’yatillah –Tabaraka wa Ta’ala- ditulis oleh Abu Abdillah ad Daqqaq: 287, dan dalam “Amali

bin Basyran”: 2/204, dan di dalamnya ada Abu Ma’syar Najih bin Abdir Rahman al Madani

biografinya dalam “Tahdzib Tahdzib”: 10/422, banyak ahli hadits yang mendha’ifkannya.

Adapun riwayat dari para tabi’in: Diriwayatkan dari Mujahid, ‘Atha’, Amr bin Dinar dan yang

lainnya yang serupa dengan di atas. Sebagaimana menurut Ibnu Abi Hatim dan Thabary dalam

kedua tafsirnya, demikian juga dalam karangan Abdur Razzaq: 5/90. Dan di antara kitab-kitab

yang banyak mengabarkan berita ini adalah “Akhbar Makkah” milik al Fakihi.

Beberapa atsar di atas yang memungkinkan untuk menaikkan statusnya menjadi marfu’,

namun juga bisa jadi dinukil dari ahli kitab, karena buku-buku mereka penuh dengan cerita

penciptaan langit dan bumi dan awal mula penciptaan. Dugaan ini di kuatkan dengan atsar

dari Ka’ab al Ahbar, sebagaimana halnya diriwayatkan darinya oleh Abdur Razzaq dalam “al

Mushannaf”: 5/95 bahwa ia berkata: “Dahulu ka’bah itu adalah buih di atas air, 40 tahun

sebelum Allah menciptakan bumi, dan dari buih itulah dihamparkannya bumi”.

Sebagaimana yang diriwayatkan dari Qatadah –rahimahullah- dalam “Fadhail  Shahabat” yang

disusun oleh imam Ahmad: 2/901 bahwa batu yang di Baitul Maqdis itulah yang menjadi poros

bumi”.

Hanya saja terkadang begitu terasa bahwa masalah ini bersumber dari berita-berita ahli kitab.

6 / 7



Keempat:

Kesimpulan dari penjelasan di atas, bahwa anda tidak menemukan dalil yang jelas untuk

menunjukkan bahwa Makkah al Mukarramah adalah pusat dari bumi, namun beberapa isyarat

yang telah kami kemukakan di depan, yang juga difahami demikian oleh sebagian para ulama,

dan berdasarkan beberapa atsar di atas, maka anda akan merasakan bahwa pendapat ini

memiliki dasar, semua yang telah disebutkan di atas merupakan qarinah yang menguatkan

pendapat ulama yang meyakininya, selama tidak ada dalil ilmiyah yang benar yang

menentangnya.

Kelima:

Adapun jika dilihat dari sisi ilmiyah, maka kami bukanlah spesialis ilmu bumi dan geografi,

maka kami cukupkan pembahasan ini sampai di sini, akan tetapi kami sarankan anda

membaca hasil penelitian sebagian pakar yang ahli dalam bidang ini, mereka sampai pada

kesimpulan bahwa Makkah al Mukarramah adalah pusatnya bumi dan porosnya. Mudah-

mudahan karya ilmiyah mereka bisa menguatkan dari sisi ilmu pengetahuan dengan tetap

memposisikannya sebagai hasil penelitian yang pada akhirnya sebagai perkara ijtihad yang

bisa jadi salah dan bisa jadi benar.

Lihatlah: Artikel “Isqath Kurah al Ardhiyah bin Nisbah li Makkah al Mukarramah”, DR. Husain

Kamaluddin Ahmad pada majalah “al Buhuts al Islamiyah”, Riyadh: 2/292.

Dan artikel: “al Isqath al Makky lil ‘Alam”, DR. Husain Kamaluddin Ahmad pada majalah “al

Buhuts al Islamiyah”, Riyadh: 6/225.

Wallahu a’lam.

7 / 7


