
343890 - Menjelaskan Arti: “Dari Makanan Yang Biasa Kamu Berikan Kepada

Keluargamu”.

Pertanyaan

Allah Ta’ala berfirman:

﴾ ونَ مُ عِ طْ ا تُ طِ مَ سَ أَوْ نْ  نَ مِ  ي اكِ سَ ةِ مَ رَ شَ امُ عَ عَ إِطْ هُ  تُ ارَ فَّ  كَ فَ نَ  ا مَ أَيْ مُ ال تُ دْ قَّ ا عَ مَ مْ بِ كُ ذُ  اخِ ؤَ  نْ يُ لَكِ مْ وَ كُ انِ مَ أَيْ ي  وِ فِ اللَّغْ بِ مُ اللَّهُ  كُ ذُ  اخِ ؤَ  لا يُ

نُ اللَّهُ  يِّ بَ  كَ يُ لِ ذَ  مْ كَ انَكُ مَ أَيْ وا  ظُ  فَ احْ مْ وَ تُ لَفْ ا حَ ذَ  إِ مْ  كُ انِ مَ أَيْ ةُ  ارَ فَّ  كَ كَ لِ ذَ امٍ  أَيَّ ةِ  لاثَ امُ ثَ يَ صِ دْ فَ جِ نْ لَمْ يَ مَ فَ ةٍ  بَ  قَ رِيرُ رَ حْ أَوْ تَ مْ  هُ تُ وَ سْ أَوْ كِ مْ  كُ لِي أَهْ

نَ و رُ كُ شْ مْ تَ لَّكُ هِ لَعَ اتِ مْ آيَ ﴿لَكُ

“Allah tidak menghukum kamu disebabkan sumpah-sumpahmu yang tidak disengaja (untuk

bersumpah), tetapi Dia menghukum kamu disebabkan sumpah-sumpah yang kamu sengaja.

Maka, kafaratnya (denda akibat melanggar sumpah) ialah memberi makan sepuluh orang

miskin dari makanan yang (biasa) kamu berikan kepada keluargamu, memberi pakaian kepada

mereka, atau memerdekakan seorang hamba sahaya. Siapa yang tidak mampu melakukannya,

maka (kafaratnya) berpuasa tiga hari. Itulah kafarat sumpah-sumpahmu apabila kamu

bersumpah (dan kamu melanggarnya). Jagalah sumpah-sumpahmu! Demikianlah Allah

menjelaskan kepadamu hukum-hukum-Nya agar kamu bersyukur (kepada-Nya).”. (QS. Al

Maidah: 89)

Mengapa perintahnya dengan kalimat “dari makanan yang biasa kamu berikan kepada

keluargamu,” bukan dengan kalimat “dari makanan yang biasa dimakan oleh keluargamu?”,

karena saya tidak memberi makan keluarga saya, akan tetapi merekalah yang memberikan

makan kepada saya, maka apakah kewajiban memberi makan ini gugur dari saya, dan cukup

dengan memberikan pakaian atau memerdekakan budak, atau apa?  Apakah artinya hanya

sebatas kepada orang yang memberi makan?

Ringkasan Jawaban

Firman Allah Ta’ala:

من أوسط ما تطعمون أهليكم

1 / 7

https://islamqa.info/id/343890
https://islamqa.info/id/343890


“dari makanan yang biasa kamu berikan kepada keluargamu”. (QS. Al Maidah: 89)

Dalam kafarat sumpah bukanlah sebagai pengikat bagi orang yang membayarkan kafarat

bahwa ia harus memberi makan keluarganya, namun hal ini sebatas memberikan penjelasan

saja, bahwa memberikan makan dari apa yang biasa dimakan oleh orang, atau apa yang biasa

dimakan oleh keluarganya.

Jawaban Terperinci

Table Of Contents

Apa yang dimaksud dengan kafarat sumpah ?

Mengapa Al-Qur’an mengungkapkan hal tersebut dengan redaksi “dari makanan yang

biasa diberikan kepada keluargamu” dalam kafarat sumpah?

Pertama:

Apa yang dimaksud dengan kafarat sumpah ?

Kafarat sumpah sesuai dengan urutan yang telah disebutkan oleh Allah ‘Azza wa Jalla di dalam

surat Al Maidah:

﴾ ونَ مُ عِ طْ ا تُ طِ مَ سَ أَوْ نْ  نَ مِ  ي اكِ سَ ةِ مَ رَ شَ امُ عَ عَ إِطْ هُ  تُ ارَ فَّ  كَ فَ نَ  ا مَ أَيْ مُ الْ تُ دْ قَّ ا عَ مَ مْ بِ كُ ذُ  اخِ ؤَ  نْ يُ لَكِ مْ وَ كُ انِ مَ أَيْ ي  وِ فِ اللَّغْ بِ مُ اللَّهُ  كُ ذُ  اخِ ؤَ  لَا يُ

نُ اللَّهُ  يِّ بَ  كَ يُ لِ ذَ  مْ كَ انَكُ مَ أَيْ وا  ظُ  فَ احْ مْ وَ تُ لَفْ ا حَ ذَ  إِ مْ  كُ انِ مَ أَيْ ةُ  ارَ فَّ  كَ كَ لِ ذَ امٍ  أَيَّ ةِ  اثَ لَ امُ ثَ يَ صِ دْ فَ جِ نْ لَمْ يَ مَ فَ ةٍ  بَ  قَ رِيرُ رَ حْ أَوْ تَ مْ  هُ تُ وَ سْ أَوْ كِ مْ  كُ لِي أَهْ

نَ و رُ كُ شْ مْ تَ لَّكُ هِ لَعَ اتِ يَ مْ آَ ﴿لَكُ

89 : دة سورة   المائ

“Allah tidak menghukum kamu disebabkan sumpah-sumpahmu yang tidak disengaja (untuk

bersumpah), tetapi Dia menghukum kamu disebabkan sumpah-sumpah yang kamu sengaja.

Maka, kafaratnya (denda akibat melanggar sumpah) ialah memberi makan sepuluh orang

miskin dari makanan yang (biasa) kamu berikan kepada keluargamu, memberi pakaian kepada

mereka, atau memerdekakan seorang hamba sahaya. Siapa yang tidak mampu melakukannya,

maka (kafaratnya) berpuasa tiga hari. Itulah kafarat sumpah-sumpahmu apabila kamu

bersumpah (dan kamu melanggarnya). Jagalah sumpah-sumpahmu! Demikianlah Allah

2 / 7

https://islamqa.info/id/answers/45676


menjelaskan kepadamu hukum-hukum-Nya agar kamu bersyukur (kepada-Nya).”. (QS. Al

Maidah: 89)

Maka orang yang membayar kafarat ini memilih satu dari tiga kreteria di bawah ini kemudian

melaksanakannya:

1. Memberi makan 10 orang miskin dari makanan yang biasa diberikan kepada keluarganya

2. Atau memberikan pakaian kepada 10 dari mereka (orang miskin)

3. Atau memerdekakan budak

Dan barang siapa yang mengerjakan salah satu dari ketiganya maka dia telah terbebas dari

tanggungan, dan ia telah dianggap melaksanakan apa yang telah diwajibkan kepadanya.  Jika

dia tidak mampu melaksanakan ketiganya, maka dia menggantinya dengan  berpuasa tiga hari.

Kadar Yang Diwajibkan Dalam Memberi Makan

Kadar yang diwajibkan dalam memberi makan ini adalah satu sha’ bagi setiap satu orang

miskin, yaitu kira-kira 1,5 Kg beras atau yang serupa dengan beras. Jika ia tambahi dengan

sedikit lauk-pauk maka itu lebih baik lagi, dan anda juga bisa memberi makan kepada 10 orang

miskin, atau pada makan malam mereka, dan dalam memberi pakaian cukup dengan satu baju

bagi setiap orang miskin.

Dan tidak boleh menggantinya dengan puasa sementara ia mampu memberi makan atau

memberi pakaian atau memerdekakan budak, berdasarkan firman Allah Ta’ala:

﴾ امٍ أَيَّ ةِ  اثَ لَ امُ ثَ يَ صِ دْ فَ جِ نْ لَمْ يَ مَ فَ ﴿

89 : دة   المائ سورة

“Siapa yang tidak mampu melakukannya, maka (kafaratnya) berpuasa tiga hari. (QS. Al

Maidah: 89)

Ibnul Mundzir –rahimahullah- berkata:

3 / 7

https://islamqa.info/id/answers/42804


“Mereka telah melakukan ijma’ (konsensus) bahwa pelaku sumpah yang mampu memberi

makan, atau memberi pakaian atau memerdekakan budak, tidak boleh berpuasa jika ia

melanggar sumpahnya”(Al Ijma: 107).

Lihat juga jawaban soal nomor: 45676

Kedua:

Mengapa Al-Qur’an mengungkapkan hal tersebut dengan redaksi “dari

makanan yang biasa diberikan kepada keluargamu” dalam kafarat sumpah?

Firman Allah Ta’ala:

Dari makanan yang biasa kalian berikan kepada keluargamu tidaklah menjadi pengikat kepada

orang yang membayarkan kafarat bahwa dia haruslah orang yang memberikan makan kepada

keluarnya, namun hal itu hanya sebagai penjelas, bahwa memberikan makan tersebut dari

yang biasa dimakan oleh orang-orang, atau dari yang biasa dimakah oleh keluarganya.

Karena manusia dialah yang membayarkan kafarat, dikatakan kepadanya: “Kalau anda

memberi makan kepada keluarga anda, maka apa yang akan anda berikan ?, jawabannya

adalah apa yang biasa ia keluarkan.

Dan bisa juga penggunaan kata “Tuth’imun”, bukan “Ya’kulu”--wallahu A’lam-- maksudnya

adalah menjelaskan perbuatan yang bersifat pilihan bagi orang yang memberikan makan

sebagai kafarat, karena orang yang memakan dari hasil nafkah orang lain kepadanya, maka dia

makan dari apa yang ia dapatkan, dan biasanya ia tidak bisa memilih untuk dirinya sendiri.

Maka ini tidak tepat untuk menjadi kriteria dari apa yang dimaksudkan untuk memberi makan.

Adapun memberi nafkah kepada keluarganya -- baik yang memilih dengan standard tinggi atau

yang memilih dengan standard lebih rendah-- maka kembalikan  makna ayat tersebut dengan

ketentuan berikut:   Jika ia memilih yang standard tinggi untuk keluarganya, sedang di waktu

berikutnya memilih yang rendah, atau memberikan nafkah kepada mereka dengan yang

4 / 7

https://islamqa.info/id/answers/45676


rendah tidak dengan yang tinggi, maka hendaknya memberi makan dengan yang pertengahan

dari kedua nafkah tersebut. 

Ia tidak diminta untuk memberi makan dengan yang standard tertinggi dari keluarganya saat

kondisi lapang, dan saat ia lapang ia tidak diminta untuk memberi makan dengan yang rendah,

namun patokannya adalah pertengahan di antara keduanya.

Ibnul ‘Araby –rahimahullah- berkata:

“firman Allah: “Memberi makan” (QS. Al Maidah: 89) memungkinkan makanan mereka untuk

sisa usia mereka, dan memungkinkan untuk makan siang dan makan malam.

Ulama telah bersepakat bahwa makanan pertengahan pada kafarat sumpah dan menjadi

kenyang pada yang lainnya, hanya saja Abu Hanifah berkata: “diperkirakan kafarat sumpah

pada gandum jenis al-burr adalah setengan sha’, sedang pada kurma dan gandum jenis as-

syaii’r dengan satu sha’.

Dasar dalam masalah ini adalah bahwa makna “pertengahan”  menurut lisan orang Arab itu

maksudnya yang tertinggi dan pilihan, dan di antaranya firman Allah Ta’ala:

مة وسطا﴾ اكم أ علن لك ج ﴿وكذ

143 : رة ق سورة الب

“Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat pertengahan”. (QS. Al-

Baqarah: 143)

Maksud ‘wasath’ di ayat tersebut adalah adil dan pilihan.

Dapat juga bermakna sebagai kedudukan di antara dua kedudukan, dan pertengahan dari dua

sisi, dari sisi ada pribahasa: “Sebaik-baik urusan adalah yang pertengahan”.

Ulama telah bersepakat bahwa makna wasath yang terbaik, namun mereka sepakat  bahwa

makna yang sudah umum dikenal adalah kedudukan dari dua kutub  dan ada juga yang

mengukurnya seperti Abu Hanifah.

5 / 7



Ada sekelompok para ulama yang keliru, dan berkata: “Bahwa jika ia makan gandum jenis as-

sya’iir dan masyarakat makan gandum jenis al-burr, maka ia membayar dengan apa yang

dimakan oleh masyarakat.

Ini adalah kelalaian yang nyata; pembayar kafarat jika ia tidak mampu khususnya pada dirinya

kecuali gandum jenis as sya’iir, maka ia tidak dibebani untuk memberi kepada orang lain

dengan yang lainnya. Nabi –shallallahu ‘alaihi wa sallam- telah bersabda:

ر والتمر،» عي ر من الش كث ر أ ر، والب ر من الب كث مر أ ر والت عي ه الش ي ع كان ف ي موض مر، ف ر، صاعا من ت عي صاعا من طعام، صاعا من ش

اء به ف ا مما لا خ ها، وهذ كل من ه مما يأ رض رج كل أحد ف كرهما، ليخ صل ذ ما ف ن إ «ف

“Satu sha’ makanan, satu sha’ gandum jenis as sya’iir, satu sha’ kurma, di tempat di mana

gandum jenis as sya’iir dan kurma lebih banyak dari pada gandum jenis al-burr, dan al-burr

lebih banyak dari pada as sya’iir dan kurma, hanya saja dipisah penyebutannya, agar masing-

masing membayarkan kewajiban dari apa yang ia makan, dan hal ini termasuk bukan hal

asing.”

Kami berkata: “Beliau menginginkan jenis dan kadarnya juga, yaitu; dengan ukuran mudnya

Nabi –shallallahu ‘alaihi wa sallam- yang adil pada kadar tersebut.

Nabi –shallallahu ‘alaihi wa sallam- telah menjelaskan pada kafarat, perbedaan antara 6 orang

miskin, perbedaannya adalah 3 sha’ secara global, sabda beliau: shadaqah. Dan Allah tidak

menyebutkan secara global pada kafarat sumpah, bahkan berfirman: “dari makanan yang

biasa kalian berikan kepada keluarga kalian” (QS. Al Maidah: 89). Menurut mereka adalah jenis

apa yang mereka berikan makan, kadarnya diketahui, kadar pertengahannya adalah satu mud,

dan disebutkan secara umum pada kafarat zhihar seraya berfirman:

ا﴾ ن ين مسكي طعام ست إ ﴿ف

4 : ادلة سورة المج

“Maka berikanlah makan kepada 60 orang miskin”. (QS. Al Mujadilah: 4)

Maka dibawa kepada yang kebanyakan.

6 / 7



Inilah jalan yang mudah, yang umum (muthlaq) tidak dikembalikan kepada yang terikat, juga

yang umum tidak dibawa kepada yang khusus, juga yang mujmal (global) kepada yang

diperinci”. (Ahkamul Qur’an: 2/157-158)

Lalu tidak bisa dipungkiri bahwa redaksi “Tuth’imun” termasuk masalah baik antar redaksi ini,

dan dinyatakan dengan bentuk perintah untuk membayar kafarat: “Ith’am (memberi makan);

maka masing-masing dari keduanya memilih redaksi “Al-Ith’am” itulah yang dimaksud dari

kafarat dan dinisbatkan kepada pemilik sumpah.

Wallahu A’lam.

7 / 7


