Der Islam - Frage und

231261 - Der Grundsatz bei Dingen ist die Erlaubnis

Frage

Inwiefern konnen wir den Grundsatz der Erlaubnis auf Dinge anwenden, inshesondere in
Bezug auf Lebensmittel, Kleidung und Seife? Zum Beispiel: Wie sollte ich mich verhalten, wenn
ich ein Lebensmittel kaufen mochte, aber keine Informationen zu den Zutaten finde? Gleiches
gilt fir jede Substanz, deren Inhaltsstoffe ich nicht kenne oder deren Quelle mir unbekannt ist,

oder wenn es nicht ausreichende Details zu diesen Zutaten gibt?
Detaillierte Antwort

Erstens:

Die Gelehrten formulierten den Grundsatz ,,Der Grundsatz/Grundregel in den Dingen ist die

Erlaubnis" als Extraktion aus den Beweisen der Scharia.

Shaikh Al-Islam Ibn Taymiyyah - moge Allah barmherzig mit ihm sein - sagte: ,Wisse, dass der
Ursprung in allen vorhandenen Dingen, unabhéngig von ihren Arten und Unterschieden in
ihren Eigenschaften, ist, dass sie absolut fiir die Menschheit erlaubt sind und dass sie rein sind,
sodass es den Menschen nicht verboten ist, sie zu tragen, mit ihnen in Kontakt zu kommen und
sie zu nutzen. Dies ist eine umfassende Aussage, eine allgemeine Angelegenheit und eine
grofiartige, hoch niitzliche Angelegenheit, die viele Segnungen mit sich bringt. Die Gelehrten
stutzen sich in zahlreichen Handlungen und Angelegenheiten der Menschen auf sie (diese
Regel). Es weisen zehn Beweise auf sie hin - jene von der Sharia, die mir vorliegen, erwahne ich.
Diese sind: Das Buch Allahs, die Sunnah seines Gesandten (Allahs Frieden und Segen auf ihm),
das Befolgen des Weges der Glaubigen, wie in Seiner - Erhaben ist Er - Aussage: ,,gehorcht Allah
und gehorcht dem Gesandten und den Befehlshabern unter euch!” (An-Nisaa:59) und Seine
Aussage: ,Euer Schutzherr ist (allein) Allah und (auch) Sein Gesandter und diejenigen, die
glauben” (Al-Ma’idah:55). Dann kommen die Wege der Analogie (arab. Al-Qiyas) und der
Bertucksichtigung, und die Vorgehensweise der Meinung (arab. Ar-Ra'y) und der Einsicht (arab.

istibsar).” Ende des Zitats. Entnommen aus ,Majmu' Al-Fatawa" (21/535).

1/4


https://islamqa.info/de/231261

Der Islam - Frage und

vor
Leitung von
a Al-Mumajid

Dann fihrte er - moge Allah Barmherzigkeit mit ihm sein - die Beweise dafiir an und es ist

ratsam, sie im vorher genannten Buch nachzuschlagen.

Und die Bedeutung dieser Grundregel lautet: Alles, was auf der Erde an Nutzen existiert und

was der Mensch davon extrahiert hat, ist erlaubt, solange es keinen Beweis fiir sein Verbot gibt.
Zweitens:

In Bezug auf Lebensmittel, Getranke, Kleidung und Reinigungsmittel wird nach diesem Prinzip

verfahren, solange es keinen religigsen Quelltext gibt. Es gibt jedoch zwei Ausnahmen davon:

1. Dinge, die erheblichen und nachweisbaren Schaden verursachen. Denn schadliche
Substanzen haben grundsétzlich ein Verbot, und die Regel ,,Der Ursprung in den Dingen ist die
Erlaubnis"” gilt nicht fuir sie. Allah - erhaben ist Er - sagte: ,,Und gebt auf Allahs Weg aus und
sturzt euch nicht mit eigener Hand ins Verderben. Und tut Gutes. Allah liebt die Gutes
Tuenden.” (Al-Baqarah:195) auch sagte Er: ,,Und totet euch nicht selbst (gegenseitig). Allah ist

gewiss Barmherzig gegen euch.” (An-Nisa:29)

Uber Sa’id Al-Khudri - mége Allah mit ihm zufrieden sein - wird berichtet, dass der Prophet -
Allahs Frieden und Segen auf ihm - sagte: ,,Kein Schaden und keine Schidigung!" Uberliefert von
Al-Hakim (2/57-58) und er sagte: Eine authentische Uberlieferungskette gemif den
Voraussetzungen von Imam Muslim, und Al-Albani stufte ihn in ,Silsilah Al-Ahadith As-Sahiha”

(1/498) als authentisch ein.

Der Gelehrte und Koran-Exeget Shaikh Muhammad Al-Amin Al-Shanqiti (m6ge Allah mitihm
barmherzig sein), hat diese Angelegenheit erldutert. Er sagte: ,Wenn darin ein Schaden
existiert, der nicht von Nutzen begleitet wird, dann ist es verboten, gemaf3 seiner Aussage -
Allahs Segen und Frieden auf ihm - ,,Kein Schaden und keine Schadigung.” Wenn jedoch sowohl

Nutzen als auch Schaden vorhanden sind, gibt es drei Szenarien:
1. Der Nutzen Giberwiegt den Schaden

2. Das Gegenteil (vom ersten)

2/4



Der Islam - Frage und

vor
Leftung von
a Al-Mumajid

3. Die beiden sind ausgeglichen

Wenn der Schaden tiberwiegt oder gleichwertig ist, dann ist es untersagt aufgrund des
Hadithes: ,,Kein Schaden und keine Schadigung”, und weil die Abwendung von Schadlichem

vorzuziehen ist vor dem Erlangen von Vorteilen.

Wenn der Nutzen tiberwiegt, ist die offensichtlichere Position die Erlaubnis. Denn in den
Rechtsgrundlagen ist festgelegt, dass das tiberwiegende Wohl tiber dem tiberwogenen Schaden

steht.”" Ende des Zitats. Entnommen aus: ,,Adwa Al-Bayan” (7/793-794)

2. Der Grundsatz hinsichtlich des Fleisches und des Geschlachteten ist das Verbot. Denn es ist
nicht erlaubt, Fleisch oder Geschlachtetes zu verzehren, es sei denn, die Voraussetzungen der

Zulassigkeit sind erfullt.

Al-Khattabi - moge Allah barmherzig mit ihm sein - sagte: ,Wenn etwas grundsatzlich verboten
ist und nur unter bestimmten Bedingungen und festgelegten Formen erlaubt ist, wie zum
Beispiel Gefliigel, das nur nach dem Vollzug einer Ehe oder dem Besitz einer
Rechtsverpflichtung erlaubt ist, oder Schafsfleisch, das nur nach dem Opfern einer Ziege
erlaubt ist, dann bleibt es (das Verbot) trotz Zweifeln an der Erfillung dieser Bedingungen und
deren sicheren Vorliegen als Merkmal fir die Erlaubnis bestehen. Denn solange Unsicherheiten
uber das Vorhandensein dieser Bedingungen bestehen und ihre sichere Erfiilllung fiir die
Eigenschaft, das es erlaubt macht, zweifelhaft ist, bleibt das urspringliche Verbot und die

Verbotsbhestimmung bestehen. Ende des Zitats. Entnommen aus: ,Ma’alim As-Sunan” (3/57)

Es genuigt jedoch, um die Zulassigkeit zu bestatigen, zu wissen, dass der Schlachter ein Muslim
ist oder einer der Leute der Schrift (arab. Ahlu Al-Kitab) ist. Danach ist keine Uberpriifung der

Schlachtweise erforderlich, wie zuvor in der Fatwa Nr. (223005 ) erldutert wurde.

Aufgrund dessen wird tiber Opfertiere, die in muslimischen Landern oder in Liandern der Leute
der Schrift existieren, geurteilt, dass sie erlaubt (arab. halal) sind, es sei denn, es ist
nachgewiesen, dass sie auf eine Weise geschlachtet wurden, die gegen die islamische
Gesetzgebung verstof3t, wie Strangulation, Elektroschock oder wenn der Name Allahs nicht

erwahnt wird usw.

3/4


https://islamqa.info/ge/answers/223005

Der Islam - Frage und
Antwort

Ein Produkt, das nicht durch religiose Beweise als verboten nachgewiesen wurde, oder bei dem
in der Zutatenliste nichts Verbotenes oder Schadliches vermerkt ist, wird als rein und erlaubt
betrachtet. Wir weichen nicht von diesem Grundsatz ab, nur aufgrund von Vermutungen oder

nicht belegten Aussagen.

Wenn verbotene Bestandteile in ein Lebensmittel gelangen, ist dann der Verzehr dessen

verboten? Im Detail erlautert, in der Fatwa Nr. (114129).

Die Quintessenz ist, dass wenn die verbotene Substanz weiterhin in ihrer urspringlichen Form
vorliegt, der Verzehr verboten ist. Wenn sie sich jedoch aufgrund von Reaktionen oder
Herstellungsprozessen in eine andere Substanz verwandelt hat und die urspriungliche
verbotene Substanz nicht mehr in ihrer urspringlichen Form vorhanden ist, ist die

uberwiegende Meinung der Gelehrten, dass der Verzehr erlaubt ist.
Drittens:

Was Kleidung betrifft, fallt sie unter die Regel ,Der Grundsatz bei Dingen ist die Erlaubnis”,
daher ist der Ursprung in Bezug auf Kleidung erlaubt, es sei denn, sie wurde durch die
islamische Gesetzgebung (arab. Shari‘ah) ausdricklich verboten, wie das Verbot des Tragens
von Seide bei Mdnnern oder einigen Ledersorten, die nicht durch Gerben gereinigt werden.

Dies wurde bereits in der Fatwa Nr. (221753) erlautert.

Und Allah weifs es am besten.

4/4



