
231261 - Der Grundsatz bei Dingen ist die Erlaubnis

Frage

Inwiefern können wir den Grundsatz der Erlaubnis auf Dinge anwenden, insbesondere in

Bezug auf Lebensmittel, Kleidung und Seife? Zum Beispiel: Wie sollte ich mich verhalten, wenn

ich ein Lebensmittel kaufen möchte, aber keine Informationen zu den Zutaten finde? Gleiches

gilt für jede Substanz, deren Inhaltsstoffe ich nicht kenne oder deren Quelle mir unbekannt ist,

oder wenn es nicht ausreichende Details zu diesen Zutaten gibt?

Detaillierte Antwort

Erstens:

Die Gelehrten formulierten den Grundsatz „Der Grundsatz/Grundregel in den Dingen ist die

Erlaubnis" als Extraktion aus den Beweisen der Scharia.

Shaikh Al-Islam Ibn Taymiyyah - möge Allah barmherzig mit ihm sein - sagte: „Wisse, dass der

Ursprung in allen vorhandenen Dingen, unabhängig von ihren Arten und Unterschieden in

ihren Eigenschaften, ist, dass sie absolut für die Menschheit erlaubt sind und dass sie rein sind,

sodass es den Menschen nicht verboten ist, sie zu tragen, mit ihnen in Kontakt zu kommen und

sie zu nutzen. Dies ist eine umfassende Aussage, eine allgemeine Angelegenheit und eine

großartige, hoch nützliche Angelegenheit, die viele Segnungen mit sich bringt. Die Gelehrten

stützen sich in zahlreichen Handlungen und Angelegenheiten der Menschen auf sie (diese

Regel). Es weisen zehn Beweise auf sie hin - jene von der Sharia, die mir vorliegen, erwähne ich.

Diese sind: Das Buch Allahs, die Sunnah seines Gesandten (Allahs Frieden und Segen auf ihm),

das Befolgen des Weges der Gläubigen, wie in Seiner - Erhaben ist Er - Aussage: „gehorcht Allah

und gehorcht dem Gesandten und den Befehlshabern unter euch!” (An-Nisaa:59) und Seine

Aussage: „Euer Schutzherr ist (allein) Allah und (auch) Sein Gesandter und diejenigen, die

glauben” (Al-Ma’idah:55). Dann kommen die Wege der Analogie (arab. Al-Qiyas) und der

Berücksichtigung, und die Vorgehensweise der Meinung (arab. Ar-Ra'y) und der Einsicht (arab.

istibsar).” Ende des Zitats. Entnommen aus „Majmu' Al-Fatawa" (21/535).

1 / 4

https://islamqa.info/de/231261


Dann führte er - möge Allah Barmherzigkeit mit ihm sein - die Beweise dafür an und es ist

ratsam, sie im vorher genannten Buch nachzuschlagen.

Und die Bedeutung dieser Grundregel lautet: Alles, was auf der Erde an Nutzen existiert und

was der Mensch davon extrahiert hat, ist erlaubt, solange es keinen Beweis für sein Verbot gibt.

Zweitens:

In Bezug auf Lebensmittel, Getränke, Kleidung und Reinigungsmittel wird nach diesem Prinzip

verfahren, solange es keinen religiösen Quelltext gibt. Es gibt jedoch zwei Ausnahmen davon:

1. Dinge, die erheblichen und nachweisbaren Schaden verursachen. Denn schädliche

Substanzen haben grundsätzlich ein Verbot, und die Regel „Der Ursprung in den Dingen ist die

Erlaubnis" gilt nicht für sie. Allah - erhaben ist Er - sagte: „Und gebt auf Allahs Weg aus und

stürzt euch nicht mit eigener Hand ins Verderben. Und tut Gutes. Allah liebt die Gutes

Tuenden.” (Al-Baqarah:195) auch sagte Er: „Und tötet euch nicht selbst (gegenseitig). Allah ist

gewiss Barmherzig gegen euch.” (An-Nisa:29)

Über Sa’id Al-Khudri - möge Allah mit ihm zufrieden sein - wird berichtet, dass der Prophet -

Allahs Frieden und Segen auf ihm - sagte: „Kein Schaden und keine Schädigung!" Überliefert von

Al-Hakim (2/57-58) und er sagte: Eine authentische Überlieferungskette gemäß den

Voraussetzungen von Imam Muslim, und Al-Albani stufte ihn in „Silsilah Al-Ahadith As-Sahiha”

(1/498) als authentisch ein.

Der Gelehrte und Koran-Exeget Shaikh Muhammad Al-Amin Al-Shanqiti (möge Allah mit ihm

barmherzig sein), hat diese Angelegenheit erläutert. Er sagte: „Wenn darin ein Schaden

existiert, der nicht von Nutzen begleitet wird, dann ist es verboten, gemäß seiner Aussage -

Allahs Segen und Frieden auf ihm - „Kein Schaden und keine Schädigung.” Wenn jedoch sowohl

Nutzen als auch Schaden vorhanden sind, gibt es drei Szenarien:

1. Der Nutzen überwiegt den Schaden

2. Das Gegenteil (vom ersten)

2 / 4



3. Die beiden sind ausgeglichen

Wenn der Schaden überwiegt oder gleichwertig ist, dann ist es untersagt aufgrund des

Hadithes: „Kein Schaden und keine Schädigung”, und weil die Abwendung von Schädlichem

vorzuziehen ist vor dem Erlangen von Vorteilen.

Wenn der Nutzen überwiegt, ist die offensichtlichere Position die Erlaubnis. Denn in den

Rechtsgrundlagen ist festgelegt, dass das überwiegende Wohl über dem überwogenen Schaden

steht." Ende des Zitats. Entnommen aus: „Adwa Al-Bayan” (7/793-794)

2. Der Grundsatz hinsichtlich des Fleisches und des Geschlachteten ist das Verbot. Denn es ist

nicht erlaubt, Fleisch oder Geschlachtetes zu verzehren, es sei denn, die Voraussetzungen der

Zulässigkeit sind erfüllt.

Al-Khattabi - möge Allah barmherzig mit ihm sein - sagte: „Wenn etwas grundsätzlich verboten

ist und nur unter bestimmten Bedingungen und festgelegten Formen erlaubt ist, wie zum

Beispiel Geflügel, das nur nach dem Vollzug einer Ehe oder dem Besitz einer

Rechtsverpflichtung erlaubt ist, oder Schafsfleisch, das nur nach dem Opfern einer Ziege

erlaubt ist, dann bleibt es (das Verbot) trotz Zweifeln an der Erfüllung dieser Bedingungen und

deren sicheren Vorliegen als Merkmal für die Erlaubnis bestehen. Denn solange Unsicherheiten

über das Vorhandensein dieser Bedingungen bestehen und ihre sichere Erfüllung für die

Eigenschaft, das es erlaubt macht, zweifelhaft ist, bleibt das ursprüngliche Verbot und die

Verbotsbestimmung bestehen. Ende des Zitats. Entnommen aus: „Ma’alim As-Sunan” (3/57)

Es genügt jedoch, um die Zulässigkeit zu bestätigen, zu wissen, dass der Schlächter ein Muslim

ist oder einer der Leute der Schrift (arab. Ahlu Al-Kitab) ist. Danach ist keine Überprüfung der

Schlachtweise erforderlich, wie zuvor in der Fatwa Nr. (223005 ) erläutert wurde.

Aufgrund dessen wird über Opfertiere, die in muslimischen Ländern oder in Ländern der Leute

der Schrift existieren, geurteilt, dass sie erlaubt (arab. halal) sind, es sei denn, es ist

nachgewiesen, dass sie auf eine Weise geschlachtet wurden, die gegen die islamische

Gesetzgebung verstößt, wie Strangulation, Elektroschock oder wenn der Name Allahs nicht

erwähnt wird usw.

3 / 4

https://islamqa.info/ge/answers/223005


Ein Produkt, das nicht durch religiöse Beweise als verboten nachgewiesen wurde, oder bei dem

in der Zutatenliste nichts Verbotenes oder Schädliches vermerkt ist, wird als rein und erlaubt

betrachtet. Wir weichen nicht von diesem Grundsatz ab, nur aufgrund von Vermutungen oder

nicht belegten Aussagen.

Wenn verbotene Bestandteile in ein Lebensmittel gelangen, ist dann der Verzehr dessen

verboten? Im Detail erläutert, in der Fatwa Nr. (114129).

Die Quintessenz ist, dass wenn die verbotene Substanz weiterhin in ihrer ursprünglichen Form

vorliegt, der Verzehr verboten ist. Wenn sie sich jedoch aufgrund von Reaktionen oder

Herstellungsprozessen in eine andere Substanz verwandelt hat und die ursprüngliche

verbotene Substanz nicht mehr in ihrer ursprünglichen Form vorhanden ist, ist die

überwiegende Meinung der Gelehrten, dass der Verzehr erlaubt ist.

Drittens:

Was Kleidung betrifft, fällt sie unter die Regel „Der Grundsatz bei Dingen ist die Erlaubnis”,

daher ist der Ursprung in Bezug auf Kleidung erlaubt, es sei denn, sie wurde durch die

islamische Gesetzgebung (arab. Shari‘ah) ausdrücklich verboten, wie das Verbot des Tragens

von Seide bei Männern oder einigen Ledersorten, die nicht durch Gerben gereinigt werden.

Dies wurde bereits in der Fatwa Nr. (221753) erläutert.

Und Allah weiß es am besten.

4 / 4


