Tanya Jawab
Seputar Islam
Didirilsan n

n Dan Diawasi Oleh
Syekh Muhammad Saleh Al-Munajjid

133302 - Hukum Menetapkan 'Sayyidina' Kepada Nabi Shallallahu Alaihi Wa

Sallam Dan Memberi Nama Dengan Nama Allah

Pertanyaan

Apa hukum menetapkan nama 'sayyidina’ pada Nabi shallallahu alaihi wa sallam dan terhadap
para wali yang saleh? Dan apa hukum memberi nama manusia dengan nama-nama Allah yang

mulia, seperti Al-Bashir, Al-Aziz, dan selainnya?
Jawaban Terperinci

Menetapkan nama sayyidina atas Nabi shallallahu alaihi wa sallam adalah haq. Karena beliau
adalah sayyidu waladi Adam alaihissahalatu wassalam (pemimpin anak Adam alaihisshalatu
wassalam). Terdapat riwayat shahih tentang hal tersebut dari Rasulullah shallallahu alaihi wa

sallam bahwa beliau bersabda,
"Aku merupakan pemimpin anak Adam, bukan karena sombong."

Maka beliau adalah pemimpin para hamba dan para rasul. Jika seseorang berkata, 'Sayyidina
Muhammad' dalam shalawat, 'Allahumma shalli alaa sayyidina Muhammad' Maka hal itu tidak
mengapa, sebab beliau adalah sayyid (pemimpin) anak Adam alaihisshalatu wassalam dan

sayyid (pemimpin) makhluk.

Hanya saja beliau tidak menyukai ungkapan tersebut karena khawatir lahir sikap ghuluw
(pemujaan berlebihan terhadap dirinya). Katika mereka mengatakan, 'Engkau adalah sayyid
kami.' Maka beliau bersabda, 'As-Sayyid (pemimpin) adalah Allah Tabaaraka wa ta'ala.” Ini
sebagai langkah perlindungan, karena dia takut mereka (para shahabat) melakukan sikap
ghuluw terhadap beliau alaihishshalatu wassalam. Akan tetapi setelah wafatnya Nabi
shallallahu alaihi wa sallam dan bahwa beliau telah mengabarkan kepada bahwa dia adalah
sayyid bagi Anak Adam, maka tidak mengapa kita mengatakan, 'sayyiduna' misalnya dengan
mengatakan bahwa beliau adalah khairuna (orang terbaik di antara kita), sayyiduna wa

imamuna (pemimpin kita), khalilurrahman (kekasih Ar-Rahman) alaihisshalatu wassalam.

1/3


https://islamqa.info/id/133302
https://islamqa.info/id/133302

Tanya Jawab
Seputar Islam
Didirikan Dan Diawasi Oleh

Adapun terhadap orang selain beliau, maka lebih utama tidak dikatan demikian terhadapnya.
Akan tetapi jika ada yang mengatakan, 'Si fulan adalah sayyid (tuan) mereka' maksudnya
adalah ketua mereka atau pemimpin kabilah mereka, maka hal itu tidak mengapa. Seperti
sabda Nabi shallallahu alaihi wa sallam terhadap cucunya Hasan, 'Sesungguhnya anakku ini
(cucuku) adalah sayyid.' Atau beliau berkata, 'Siapakah sayyid (pemimpin) suku ini...?" Begitu
perkataan beliau saat kedatangan Saad bin Muaz untuk menetapkan hukum terhadap Bani
Quraizah. Beliau berkata, "Berdirilah untuk pemimpin kalian.' Maka hal tersebut tidak

mengapa.

Akan tetapi jangan dikatakan, 'Yaa sayyidana' Meninggalkannya lebih utama, karena
Rasulullah shallallahu alaihi wa sallam lebih utama. Karena Rasulullah shallallahu alaihi wa
sallam bersabda, 'As-Sayyid adalah Allah Tabaaraka wa Ta'ala." Karena ucapan itu akan

melahirkan takabbur dan ghuluw terhadapnya jika dikatakan demikian padanya.

Lebih utama jika dikatakan kepadanya, 'wahai saudara kami', 'Wahai abu fulan.' Itu sudah
cukup. Adapun jika dikatakan dalam bentuk idhafah (penyandingan), seperti; 'Dia adalah
sayyid (pemimpin) suku ini' 'Si fulan adalah sayyid' karena dia berasal dari keluarga Nabi, atau
karena ahli fiqih atau ulama atau orang mulia karena akhlaknya, amalnya dan
kedermawanannya, maka hal itu tidak mengapa. Akan tetapi jika penyebutannya

dikhawatirkan membuatnya takabbur maka lebih baik ditinggalkan.

Dan hendaknya hal ini tidak dikatakan terhadap orang kafir, munafiq atau tukang maksiat. Tapi
dikatakan kepada orang tua, atau ahli fikih, atau ketua yang sudah dikenal kesalehannya,

kebaikannya dan kedermawanannya.

Jika dikatakan kepada mereka 'sayyid' itu tidak mengapa. Akan tetapi saat menjadi lawan
bicara, tidak dikatakan, 'Ya sayyidina..' Maka meninggalkannya lebih utama. Adapun jika orang

yang suka durhaka atau munafik, maka boleh dikatakan kepadanya, 'Ya sayyid suku ini..."

Adapun soal pertanyaan kedua, maka nama-nama Allah terdiri dari dua kelompok. Ada nama
yang boleh memberikan nama dengannya, dan ada yang tidak boleh. Tidak boleh diberikan

nama 'khallaq' (pencipta) razzaq (pemberi rizki), rabbul alamin (tuhan semesta alam). Akan

2/3



Tanya Jawab
Seputar Islam
Didirilean I eh

thammad Saleh

tetapi memberikan nama seperti 'Aziz' 'Bashir' tidak mengapa. Sebab Allah memberikan nama

terhadap sebagian makhuknya dengan nama seperti itu, seperti firman-Nya,
(2 :5luidl 8ygu) 13pa) lRgacs dliland

"Karena itu Kami jadikan Dia mendengar dan melihat." (QS. Al-Insan: 2)

(51 gy Bygus) 32301 5130l 21

"berkata isteri Al Aziz." (QS. Yusuf: 51)

Nama-nama seperti ini dapat diberikan kepada makhluk, seperti dia adalah 'orang mulia (aziz)
di tengah kaumnya' atau 'memahami (basher) dalam perkaranya. Demikian pula hakim,
maksudnya orang yang bijaksana. Maka tidak mengapa mencantumkan nama-nama ini.

Karena maknanya juga dimiliki makhluk.

Namun Allah paling sempurna dari semua itu. Adapun nama-nama yang khusus bagi Allah
tidak boleh disematkan kepada selain Allah. Tidak boleh manusia dinamakan 'Allah’ atau 'Ar-
Rahman' atau 'Al-Khallaq' atau 'Ar-Razzaq' atau 'Khaliqul halq' atau semacamnya yang menjadi

kekhususan Allah Ta'ala.".

3/3



