
220853 - Tidak Masalah Menyebutkan Kata: “Sayyid” Pada Surat Menyurat

Jika Dibutuhkan

Pertanyaan

Saya bekerja pada sektor pemerintahan, pada saat mempersiapkan surat-menyurat

administrasi untuk instansi lain, saya menuliskan pada surat tersebut: “Sayyid Direktur

Instansi Tertentu”. Sebagian direktur instansi-instansi tersebut atau mayoritasnya, termasuk

yang mencukur jenggotnya dan pakaiannya pun isbal (melebihi mata kaki), salah satu dari

mereka termasuk orang Syi’ah.

Bagaimanakah hukumnya menyurati mereka dengan sebutan kata: “Sayyid”. Sebagaimana

yang diketahui bahwa cara seperti itu sudah dikenal sejak lama dalam hal surat menyurat,

kebiasaan seperti itu juga sudah berlaku pada mayoritas surat-menyurat yang ada,

merubahnya dengan kata lain bisa jadi menjadi hal yang sulit pada era sekarang ini ?

Jawaban Terperinci

Telah dijelaskan di dalam website kami beberapa fatwa yang menjelaskan dengan panjang

lebar bahwa tidak boleh orang fasik dan munafik menjadi pimpinan, dan dilarang memberikan

julukan “Sayyid” kecuali kepada yang berhak menerimanya dari kalangan mereka yang dikenal

ketaqwaannya, kashalihan dan kebaikannya.

Anda bisa merujuk dalam masalah ini pada fatwa nomor: 12625, 112022, 131191, 132136 dan

135664.

Akan tetapi hal itu tidak mencakup semua hal, nampaknya hanya terjadi pada surat-menyurat

administrasi formal di lembaga profesi dan perusahaan, tanpa melihat orang yang dikirimi

surat tersebut, keagamaan, madzhab dan aqidahnya, karena beberapa sebab:

Pertama:

1 / 5

https://islamqa.info/id/220853
https://islamqa.info/id/220853
https://islamqa.info/ar/answers/
https://islamqa.info/ar/answers/
https://islamqa.info/id/answers/131191
https://islamqa.info/ar/answers/132136
https://islamqa.info/ar/answers/


Yang dilarang adalah menyebutkan kata “Sayyid” untuk mengagungkan dan penghormatan,

sebagaimana perkataan Ibnu ‘Alan Ash Shadiqi (1057 H): “Larangan untuk memanggil orang

fasik dan ahli bid’ah dengan kata “Sayyid” atau yang serupa dengannya, jika menunjukkan

pengagungan kepadanya; karena hal itu berarti mengagungkan orang yang dihinakan oleh

Allah”. (Dalil Falihin dengan sedikit perubahan: 8/542)

Faktanya penggunaan kata “Sayyid” pada surat-menyurat administrasi tidak dianggap

mengandung sifat yang sebenarnya dalam kepemimpinan sebagaimana yang dimaksud oleh

orang-orang Arab terdahulu. Kata tersebut dahulu digunakan sebagai tanda kemuliaan dan

kedudukan yang tinggi dalam masyarakat, baik karena tingginya nasab yang mulia kepada

Nabi –shallallahu ‘alaihi wa sallam- atau karena menjadi pemimpin di kaumnya dan benar-

benar mempunyai kedudukan yang tinggi atau karena menguasai banyak budak.

Namun sekarang ini, kata tersebut banyak digunakan untuk formalitas (basa-basi) dalam

masyarakat, tidak menunjukkan arti yang sebenarnya, akan tetapi sudah menjadi ‘urf dan

kebiasaan secara umum untuk penghormatan dan kesopanan, bukan untuk mengagungkan

atau kepemimpinan yang sebenarnya.

Bahkan pada surat-menyurat resmi administrasi dan dalam pemerintahan hanya dianggap

sebagai protokoler dan rutinitas yang sudah tidak asing lagi, tidak berkaitan dengan diri orang

yang dituju namun berkaitan dengan jabatannya, oleh karenanya biasanya ditulis untuk orang

yang tidak dikenal oleh penulis dan orang yang dituju.

Oleh karena itu, tidak masalah jika digunakan secara umum sebagai administrasi surat-

menyurat  atau sebagai formalitas saja atau julukan kemuliaan untuk banyak orang. Tanpa

berlebih-lebihan dalam mencari keyakinan dan keistiqamahan orang yang dituju tersebut.

Imam Nawawi –rahimahullah- berkata tentang larangan seorang tuan berkata kepada

bawahannya “budakku”:

“Yang jelas bahwa yang dimaksud dengan larangan tersebut jika digunakan untuk

mengagungkan dan meninggikan (kedudukannya), tidak untuk mensifati dan pengenalan”.

(Syarh Nawawi ‘ala Muslim: 15/7)

2 / 5



Kedua:

Jika seandainya larangan penggunaan kata “Sayyid” untuk umum tidak hanya untuk yang

bertaqwa, maka ulama melarangnya karena makruh bukan karena haram, akan tetapi dari sisi

etika penggunaan kata bukan dari sisi halal dan haram.

Imam Nawawi –rahimahullah- berkata:

“Dari hasil penggabungan beberapa hadits tersebut maka tidak masalah menyebutkan “Fulan

Sayyid” secara umum dan “Ya Sayyidi” atau yang serupa dengannya, jika orang yang dituju

termasuk orang baik dan mulia, baik karena ilmunya, keshalihannya, atau karena yang

lainnya. Namun jika yang dituju termasuk orang fasik atau agamanya masih dipertanyakan

atau karena lainnya, maka makruh hukumnya menyebutnya dengan sayyid”. (Al Adzkaar: 362)

Baca juga Fathul Baari / Ibnu Hajar: 5/179.

Sebagaimana yang diketahui bahwa makruh bisa gugur karena ada udzur (alasan) atau

kebutuhan juga karena kondisi tertentu. Pendapat kami bahwa apa yang dinamakan dengan

protokoler administrasi sebagai udzur yang cukup untuk membebaskan seorang pegawai dari

dosa karena menggunakan julukan tersebut dan tidak mempersempit ruang gerak

pekerjaannya dalam hal surat menyurat.

Ketiga:

Para ulama juga memberikan pengecualian dari yang awalnya makruh karena ada maslahat

atau mencegah kerusakan atau karena kondisinya menuntut untuk itu, sebagaimana Nabi –

shallallahu ‘alaihi wa sallam- juga menyebutkan Heraclius sebagai “’Adzimu Ruum” (Penguasa /

Pembesar Romawi), meskipun keagungan yang sesungguhnya tidak diraih kecuali dengan iman

kepada Allah dan Rasul-Nya, akan tetapi kemaslahatan guna melembutkan hatinya kepada

Islam menuntut untuk itu, sebagaimana perkataan Ibnu Hajar: “Tidak membiarkannya untuk

tidak menghormati karena kemaslahatan untuk melembutkan hati”. (Fathul Baari: 1/38)

Mula Ali al Qaari tentang hukum penyebutan kata “Maula” kepada non muslim:

3 / 5



“Jika yang dimaksud adalah untuk mengagungkannya maka tidak diragukan lagi bahwa hal itu

tidak boleh. Namun jika yang dimaksud adalah salah satu dari arti kata “maula” sebagaimana

yang disebutkan sebelumnya maka hal itu tidak masalah, apalagi jika dibutuhkan atau karena

mendesak, jalan keluarnya adalah disebutkan karena tauriyah (penyebutan kata tertentu,

namun yang dimaksud adalah artinya yang lain pent.)”. (miqaatul Mafatiih: 7/3009)

Keempat:

Hukum asal makruhnya masalah ini adalah bukan termasuk perkara yang qath’i (pasti), akan

tetapi termasuk perkara yang dzanni (belum pasti) masih menerima ijtihad dan pendapat lain;

karena sumbernya dari satu hadits, sedangkan hadits tersebut masih dipermasalahkan,

meskipun sebagian ulama menyatakannya sebagai hadits shahih, akan tetapi tidak menutup

pintu ijtihad dan pendapat.

Hadits tersebut adalah hadits Qatadah dari Abdullah bin Buraidah dari bapaknya bahwa Nabi –

shallallahu ‘alaihi wa sallam- bersabda:

لَّ ) جَ  زَّ وَ  مْ عَ كُ بَّ مْ رَ تُ طْ خَ دْ أَسْ قَ ا فَ دً يِّ كُ سَ  نَّهُ إِنْ يَ  إِ  فَ  ، دٌ يِّ قِ سَ  افِ نَ مُ ولُوا لِلْ قُ و داود )4977( ( لَا تَ ب . رواه أ

ر " )4/12 ي اريخ الكب تهى من " الت ريدة " ان ن ب ادة من اب ت اري رحمه الله قال : " لا يعرف سماع ق خ ا الحديث هي أن الإمام الب )وعلة هذ

“Janganlah kalian mengatakan kepada orang munafik sebagai sayyid, karena jika dia menjadi

sayyid maka kalian telah menjadikan Rabb –‘Azza wa Jalla- kalian marah”. (HR. Abu Daud: 4977,

yang menjadi celah dari hadits ini adalah bahwa Imam Bukhori –rahimahullah- berkata: “Tidak

diketahui bahwa Qatadah telah mendengar dari Ibnu Buraidah)

(Tarikh Kabir: 4/12)

Tirmidzi –rahimahullah- berkata:

“Sebagian ahli hadits berkata: “Kami tidak mengetahui bahwa Qatadah telah mendengar dari

Abdullah bin Buraidah”. (Sunan Tirmidzi)

Para ulama biografi telah menuturkan pada kitab-kitab biografi, seperti Ibnu Hajar, Al ‘Ala’i dan

yang lainnya tentang keterputusan antara Qatadah dan Abdullah bin Buraidah. (Ahadist

4 / 5



Mu’allah Dzahiruha Shihhah: 71-72)

Maka dengan adanya perbedaan dan pembahasan pada asal penetapan larangan tersebut serta

apa yang telah disebutkan beberapa kemungkinan sebelumnya, maka bagi kami tidak perlu

memperketat larangan tersebut secara umum, pada kondisi tertentu larangan tersebut akan

menyebabkan kesulitan, bahaya atau meninggalkan kemaslahatan yang nyata baik

kemaslahatan menurut agama maupun keduniaan.

Ketentuan ini umum, tanpa melihat ada kaitannya masalah tersebut dengan apa yang telah

disebutkan dalam pertanyaan di atas, bahwa pakaiannya isbal, mencukur jenggotnya, dan

sejauh mana termasuk dalam larangan atau tidak. Maka hal itu tidak dibutuhkan di sini.

Wallahu A’lam .

5 / 5


