
133060 - O que o Islam diz sobre empregos de estatuto elevado?

Pergunta

Existem empregos e ocupações que são considerados de baixo ou alto estatuto no Islam? A ânsia

de uma pessoa em lutar por uma posição alta em seu trabalho é contrária à ideia de

contentamento [com o decreto divino]? Quando a ambição contradiz o contentamento? A ânsia

de uma pessoa em trabalhar em empregos que são tidos em alta estima pela sociedade é

contrária ao Zuhd [desapego] e faz deste mundo seu foco principal, ou isto é algo normal que

não é proibido pelos ensinamentos islâmicos?

Resumo da Resposta

1- O Islam não impede que alguém busque uma ocupação de alto estatuto e um bom emprego.

Ao contrário, o Islam encoraja isso e exorta os muçulmanos a buscar um nível e uma situação

melhores; na verdade, eles devem almejar o que é melhor e se esforçar para alcançá-lo, desde

que não deem precedência a isso sobre sua fé e busca pela retidão.

2- O que muitas pessoas pensam sobre algumas ocupações serem humildes – como carpintaria,

ferraria e pastoreio de rebanhos – não é correto, e para refutar isso, basta observar que essas

eram as ocupações e o trabalho dos melhores dentre a criação de Allah, ou seja, os Profetas e

Mensageiros (que a paz esteja sobre eles).

3- Buscar ocupações e posições de estatuto elevado não é permitido, exceto para alguém que as

atinja da maneira correta e as use da maneira correta.

4- O fato de o Islam incentivar o muçulmano a buscar o nível mais alto em termos religiosos e

mundanos não é contrário ao contentamento com o decreto divino e o que Allah lhe concedeu,

porque um dos meios de atingir isso é adotar medidas apropriadas.

Resposta detalhada

Table Of Contents

1 / 11

https://islamqa.info/pt/133060


A vida mundana é um meio de alcançar a Outra Vida

Importância da riqueza no Islam

Benefícios da riqueza no Islam

Como ganhar dinheiro legalmente

O que o Islam diz sobre empregos?

Buscar o nível mais alto em termos religiosos e mundanos contradiz com o contentamento

pelo decreto divino?

A vida mundana é um meio de alcançar a Outra Vida

Allah fez deste mundo um meio de alcançar a Outra Vida, e um meio pelo qual uma pessoa pode

se preparar para a Outra Vida. Por isso, Allah declarou em Seu Livro que Ele subjugou às

pessoas a terra e tudo que há nela. Allah, Exaltado seja, diz (interpretação do significado):

“Ele é Quem criou para vós tudo o que há na terra...” [Al-Baqarah 2:29]

“Ele é Quem vos fez a terra dócil; então, andai, por seus flancos e comei de Seu sustento. E a Ele

será a Ressurreição.” [Al-Mulk 67:15]

Ibn Kathir (que Allah tenha misericórdia dele) disse:

“Isto é: então, viajem por onde quiserem, de um país para outro, com o propósito de buscar

diferentes tipos de ganhos e comércio.” (Tafsir Ibn Kathir, 8/179)

Importância da riqueza no Islam

Muitos versículos e Ahaadith exortam o muçulmano a buscar um meio de vida e viajar pela

terra, tudo com o propósito de adquirir riqueza , não apenas para fins de acumulação, mas para

que não seja necessário pedir aos outros. Também para que se possa manter laços de

parentesco, praticar boas ações e obedecer ao seu Senhor.

Ibn Al-Qayyim (que Allah tenha misericórdia dele) disse, explicando a virtude e a importância

da riqueza:

2 / 11

https://islamqa.info/pt/answers/131590


“Allah, Glorificado seja, chamou a riqueza de Khair (lit. “bom”) em mais de um lugar em Seu

Livro, como os versos em que Ele, Exaltado seja, diz (interpretação do significado):

“É-vos prescrito, quando a morte se apresentar a um de vós, - se deixar bens, - fazer testamento

aos pais e aos parentes, convenientemente. É dever que impende aos piedosos.” [Al-Baqarah

2:180]

“E, por certo, ele é veemente no amor à riqueza.” [Al-’Adiyat 100:8]

Allah, Glorificado seja, nos disse que Ele fez da riqueza um meio de manutenção da vida, e Ele

nos ordenou a cuidar dela. Ele proibiu dá-la àqueles que são legalmente incompetentes entre

mulheres, crianças e outros. O Profeta (que a paz e as bênçãos de Allah estejam sobre ele)

elogiou a riqueza quando disse: “Quão boa é a riqueza lícita para um homem justo.” (Narrado

por Ahmad com um Isnad sólido). Sa’id ibn Al-Musayyab (que Allah tenha misericórdia dele)

disse: Não há nada de bom em alguém que não deseja adquirir riqueza por meios lícitos, para

que ele não tenha que pedir às pessoas, e possa manter laços de parentesco através desta e dar o

que é devido sobre ela. Abu Ishaq As-Subay’i (que Allah tenha misericórdia dele) disse: “Eles

costumavam considerar a riqueza como uma ajuda no cumprimento dos deveres religiosos”.

Muhammad ibn Al-Munkadir (que Allah tenha misericórdia dele) disse: “Que boa ajuda na

manutenção da piedade é a riqueza!” Sufyan Ath-Thawri (que Allah tenha misericórdia dele)

disse: “A riqueza em nosso tempo é a arma do crente”. Yusuf ibn Subat (que Allah tenha

misericórdia dele) disse: “A riqueza nunca foi, em nenhum momento desde que o mundo foi

criado, mais benéfica do que é neste momento”.

Allah, Glorificado seja, fez da riqueza um meio de manter o bem-estar físico e cuidar dela é um

meio de manter o bem-estar espiritual, para que alguém possa aprender sobre Allah, acreditar

n’Ele, crer em Seus Mensageiros, amá-Lo e se voltar para Ele. Assim, a riqueza é o meio de

prosperidade neste mundo e no outro.

Benefícios da riqueza no Islam

3 / 11

https://islamqa.info/pt/answers/174515


Um dos benefícios da riqueza é que ela é a base de atos de adoração e obediência. Por meio dela,

o Hajj e a Jihad se tornam possíveis; por meio dela, alguém é capaz de gastar de maneiras que

são obrigatórias e encorajadas; e por meio dela, é possível praticar boas ações, como alforriar

escravos, estabelecer Waqfs (doações), construir mesquitas e pontes, e outras boas ações. Por

meio dela, uma pessoa se torna capaz de se casar, o que é melhor do que focar completamente

em atos voluntários de adoração. Por meio dela, as pessoas alcançam dignidade; por meio dela,

as pessoas são capazes de gastar generosamente; por meio dela, a honra das pessoas é

protegida; por meio dela, uma pessoa pode se conectar com irmãos e amigos; e por meio dela, os

justos alcançam os níveis mais altos e estarão na companhia daqueles a quem Allah favoreceu. É

algo por meio do qual alguém pode ascender às câmaras mais altas do Paraíso ou cair destas

para as mais baixas dentre as inferiores. Por meio dela, uma pessoa pode alcançar a glória. Uma

das primeiras gerações costumava dizer: “Não há glória exceto pela ação, e não há ação exceto

pela riqueza”. Um deles costumava dizer: “Ó Allah, sou um de seus servos, para quem nada é

bom, exceto a riqueza. Ela pode ser um dos meios de atingir o prazer de Allah, assim como pode

ser um dos meios de incorrer em Sua ira.” (‘Iddat As-Sabirin, pág. 221-223)

Como ganhar dinheiro legalmente

Para atingir esses objetivos nobres por meio da riqueza, os Profetas se esforçaram em diferentes

ocupações e ofícios, e fizeram vários tipos de trabalho. De acordo com um Hadith narrado por

Abu Hurairah (que Allah esteja satisfeito com ele), o Profeta (que a paz e as bênçãos de Allah

estejam sobre ele) disse: “Allah nunca enviou nenhum profeta, sem que ele cuidasse de

ovelhas.” Seus companheiros disseram: Até tu? Ele (que a paz e as bênçãos de Allah estejam

sobre ele) respondeu: “Sim. Eu costumava cuidar delas para o povo de Makkah em troca de

algumas moedas.” (Narrado por Al-Bukhari, 2134)

Da mesma forma, nosso Profeta Muhammad (que a paz e as bênçãos de Allah estejam sobre ele)

trabalhou no comércio com seu tio Abu Talib, e então trabalhou no comércio administrando a

riqueza de sua esposa Khadijah (que Allah esteja satisfeito com ela), como é bem conhecido em

sua biografia.

4 / 11



De acordo com o Hadith narrado por Abu Hurairah (que Allah esteja satisfeito com ele), o

Mensageiro de Allah (que a paz e as bênçãos de Allah estejam sobre ele) disse: “Zakariyah era

um carpinteiro.” (Narrado por Muslim, 2379)

Allah, Exaltado seja, nos conta sobre a obra de Dawud (que a paz esteja sobre ele), como Ele diz

(interpretação do significado):

“E ensinamo-lo o oficio de fazer couraças para vós, a fim de escudar-vos contra vossa violência –

Então, estais agradecidos?” [Al-Anbiya’ 21:80]

Foi narrado por Khalid ibn Ma’dan de Al-Miqdam (que Allah esteja satisfeito com ele) do

Mensageiro de Allah (que a paz e as bênçãos de Allah estejam sobre ele), que disse: “Ninguém

consome comida melhor do que aquela obtida com os ganhos de suas próprias mãos. O Profeta

de Allah Dawud (que a paz esteja sobre ele) costumava comer com os ganhos de suas próprias

mãos.” (Narrado por Al-Bukhari, 1966)

Dawud (que a paz esteja sobre ele) foi um profeta e um rei, a quem Allah deu grande domínio,

mas apesar disso ele (que a paz esteja sobre ele) costumava comer dos ganhos de suas próprias

mãos; ele fazia cota de malha de ferro e vendia.

O Islam afirma o princípio de viajar pela terra e buscar provisão. Ibn ‘Abbas (que Allah esteja

satisfeito com ele) disse: Dhu Majaz e ‘Ukath eram mercados para as pessoas durante a Jahiliyah

[a era pré-islâmica]. Quando o Islam chegou, era como se eles não gostassem disso, até que o

versículo “Não há culpa sobre vós, ao buscardes favor de vosso Senhor em vossos negócios

[durante o Hajj]” [Al-Baqarah 2:198] foi revelado. (Narrado por Al-Bukhari, 1681)

Os juristas e estudiosos de Hadith declararam isso. Al-Bukhari intitulou um capítulo no Livro de

Vendas: Sair para fazer comércio e o versículo em que Allah, Exaltado seja, diz (interpretação do

significado): “espalhai-vos pela terra e buscai algo do favor de Allah” [Al-Jumu’ah 62:10]. Então,

ele citou o Hadith de Abu Mussa Al-Ash’ari com ‘Umar (que Allah esteja satisfeito com eles), e as

palavras de ‘Umar: Eu estava distraído [de aprender sobre isso] fazendo negócios nos mercados.

(Narrado por Al-Bukhari, 1956 e Muslim, 2153)

5 / 11



Ibn Hajar (que Allah tenha misericórdia dele) disse:

“Ibn Al-Munayyir disse em Al-Hashiyah: O que Al-Bukhari quis dizer, que é permitido se

movimentar para fins comerciais, mesmo que a distância seja grande, é diferente do que

aqueles com visões extremistas pensavam, eles nem sequer iam ao mercado.” (Fath Al-Bari,

4/349)

Al-Bukhari (que Allah tenha misericórdia dele) também incluiu capítulos com títulos como:

Capítulo sobre viajar por mar para comercializar; Capítulo sobre o que foi dito sobre ourives;

Capítulo sobre ferreiros; Capítulo sobre alfaiates; Capítulo sobre tecelões; Capítulo sobre

carpinteiros… E assim por diante

Ao intitular assim os capítulos e listar os Ahaadith abaixo destes, Al-Bukhari (que Allah tenha

misericórdia dele) queria mostrar que é prescrito trabalhar e ter uma profissão ou ocupação.

Não é correto o que algumas pessoas pensam sobre o Islam não incentivar as pessoas a

trabalhar e ganhar a vida.

O que muitas pessoas pensam sobre algumas ocupações serem humildes – como carpintaria,

ferraria e pastoreio de rebanhos – não é correto, e para refutar essa visão é suficiente notar que

essas eram as ocupações e o trabalho dos melhores dentre a criação de Allah, ou seja, os Profetas

e Mensageiros (que a paz esteja sobre eles).

O que o Islam diz sobre empregos?

O Islam não impede que alguém busque uma ocupação de estatuto elevado e um bom emprego.

Em vez disso, o Islam encoraja isso e incentiva o indivíduo a buscar um nível e uma situação

melhores; na verdade, ele deve almejar o que é melhor e se esforçar para alcançá-lo, desde que

não dê precedência a isso sobre sua fé e busca pela retidão.

Por isso, o Profeta (que a paz e as bênçãos de Allah estejam sobre ele) disse: “O crente forte é

melhor e mais amado por Allah do que o crente fraco, embora ambos sejam bons.” (Narrado por

Muslim, 2664) A palavra “bom” (Khair) é indefinida e inclui o que é bom neste mundo e no

outro.

6 / 11



O Islam não aprecia que as pessoas exerçam algumas ocupações baixas e humildes, e instrui o

muçulmano a se elevar acima disso, como foi dito no Hadith narrado de Ibn Muhayyisah por

seu pai, que pediu ao Profeta (que a paz e as bênçãos de Allah estejam sobre ele) permissão para

cobrar uma taxa pela ventosaterapia e ele lhe disse para não fazer isso. Ele continuou pedindo e

buscando permissão até que o Profeta lhe disse para alimentar seu camelo e seu servo com

aquilo [aqueles ganhos]. (Narrado por Muslim, 2664, e por At-Tirmidhi, 1277, que o classificou

como sólido)

Ibn Hajar (que Allah tenha misericórdia dele) disse:

Os estudiosos divergiram quanto a esta questão – os ganhos de um ventosaterapeuta. A maioria

era da opinião de que é permitido... E eles disseram: Eles são ganhos um tanto humildes e

indignos, mas não são proibidos. Eles interpretaram a repreensão do Profeta como significando

que é Makruh (desaconselhável), não proibido.” (Fath Al-Bari, 4/459)

E ele (que Allah tenha misericórdia dele) disse:

“O fato de ser humilde não significa que não seja prescrito ou permitido. O varredor de rua tem

um estatuto inferior ao de um ventosaterapeuta, mas se todas as pessoas se recusassem a fazer

este trabalho, isso prejudicaria a todos.” (Fath Al-Bari, 4/324)

Ibn Qudamah (que Allah tenha misericórdia dele) disse:

“Ao contrário, o Profeta (que a paz e as bênçãos de Allah estejam sobre ele) não gostava disso

[ventosaterapia] para um homem livre, por pensar que isso é inferior, pois essa ocupação é

considerada vil e humilde. O fato de ele tê-lo instruído a alimentar seu servo com os ganhos

indica que isso é permitido. Assim, proibi-lo de comer desses ganhos deve ser entendido como

algo que não é apreciado, não proibido.” (Al-Mughni, 6/133)

Assim, podemos concluir que há algumas ocupações e trabalhos que as pessoas podem

tradicionalmente considerar como humildes, tal como ventosaterapia, coleta de lixo, trabalho

em esgotos e assim por diante.

Mas podemos apontar o seguinte:

7 / 11



O fato de serem ocupações humildes não significa que seja proibido trabalhar nelas, como

explicamos acima.

Essas ocupações podem ser apropriadas para algumas pessoas, porque elas não são boas

em outras coisas, por exemplo. Portanto, fazer esses trabalhos é melhor do que ficar ocioso

e desempregado e receber caridade das pessoas.

Sem dúvida, a sociedade muçulmana precisa dessas ocupações, e elas são essenciais. Se o

lixo não for coletado por alguns dias, a vida se tornará difícil naquela comunidade e levará

à disseminação de doenças e epidemias. Portanto, é obrigatório que o Estado muçulmano

seja generoso em pagar aqueles que fazem esses trabalhos, de modo a incentivá-los, e

assim não haverá um momento em que ninguém fará esse trabalho.

Aqueles que fazem esses trabalhos não devem se sentir envergonhados ou

menosprezados, como aqueles que não tiveram oportunidade de educação, ou são fracos

de espírito, ou enfrentam circunstâncias específicas que os obrigam a trabalhar nessas

ocupações. Aquele que trabalha em tal ocupação é, sem dúvida, melhor do que aquele que

implora às pessoas e se expõe à humilhação.

Buscar o nível mais alto em termos religiosos e mundanos

contradiz com o contentamento pelo decreto divino?

O fato de o Islam incentivar o muçulmano a buscar o nível mais alto em termos religiosos e

mundanos não é contrário ao contentamento com o decreto divino e o que Allah lhe concedeu,

porque um dos meios de atingir isso é adotar medidas apropriadas. Portanto, adotar as medidas

que Allah criou por Sua sabedoria levará, na maioria dos casos, a atingir esses objetivos.

Mas, se uma pessoa busca um meio de vida por formas diferentes do que Allah permitiu, como

buscá-lo por meio de ações pecaminosas, trapaças, enganos, mentiras ou subornos, e sua

principal preocupação é obter esses ganhos mundanos sem a intenção de usá-los em obediência

a Allah, então isso é um sinal de descontentamento com o que Allah lhe concedeu, e ele incorreu

em pecado.

8 / 11



O Profeta (que a paz e as bênçãos de Allah estejam sobre ele) deu uma imagem vívida da ânsia

de um homem por riqueza e status. No Hadith, foi narrado que Ka’b ibn Malik Al-Ansari (que

Allah esteja satisfeito com ele) disse: O Mensageiro de Allah (que a paz e as bênçãos de Allah

estejam sobre ele) disse: “Dois lobos famintos enviados contra um rebanho de ovelhas não

causam mais danos ao rebanho do que a ânsia de um homem por riqueza e status causa à sua

fé.” (Narrado por At-Tirmidhi, 2376; classificado como autêntico por Al-Albani em Sunan At-

Tirmidhi)

Shaikh Al-Islam Ibn Taimiyah (que Allah tenha misericórdia dele) disse:

“Sem dúvida, o desejo por riqueza e status neste mundo é prejudicial, como At-Tirmidhi narrou

de Ka’b ibn Malik Al-Ansari (que Allah esteja satisfeito com ele), que disse: O Mensageiro de

Allah (que a paz e as bênçãos de Allah estejam sobre ele) disse: “Dois lobos famintos enviados

contra um rebanho de ovelhas não causam mais danos ao rebanho do que a ânsia de um

homem por riqueza e status causa à sua fé.” E ele [At-Tirmidhi] disse: “É um Hadith autêntico.”

O Profeta (que a paz e as bênçãos de Allah estejam sobre ele) condenou a ânsia por riqueza e

status – o que significa liderança e proeminência – e declarou que isso prejudica a fé como, ou

mais do que, o dano que dois lobos famintos causam a um rebanho de ovelhas.” (Majmu’ Al-

Fatawa, 20/142).

Ibn Al-Qayyim (que Allah tenha misericórdia dele) disse:

“A riqueza que é condenada é aquela que é ganha de forma inapropriada e gasta de forma

inapropriada, e aquele que a ganha se torna um escravo dela, de modo que ela controla seus

pensamentos e o distrai de Allah e da vida após a morte. Então, o que é condenado é aquilo que

ajuda aquele que a adquire a atingir objetivos e metas corruptos, ou o distrai de objetivos e

metas louváveis. O que é condenado é aquele que abusa dela, não a riqueza em si. O Profeta

(que a paz e as bênçãos de Allah estejam sobre ele) disse: “Infeliz é o escravo do Dinar e do

Dirham e das roupas finas.” (Narrado por Al-Bukhari, 2730) Ele condenou aquele que é escravo

dessas coisas, não essas coisas em si…” (‘Uddat as-Sabirin, pág. 221, 222)

9 / 11



Quanto a ter pouco interesse neste mundo (Zuhd), não é contrário a buscar riqueza e trabalhar

em ocupações de alto estatuto.

Finalmente, deve-se notar que buscar ocupações de estatuto elevado e posições de alto status

não é permitido, exceto para quem as obtém de maneira correta e usufrui delas de maneira

correta.

Quanto àquele que as obtém de maneira imprópria, ou não teme a Allah em relação a essa

posição ou não a usa de maneira correta – ao invés disso, ele a usa como um meio de oprimir e

suprimir as pessoas, ou menosprezá-las, ou acumular riqueza mesmo que venha de fontes

proibidas – tais posições e lideranças serão uma causa de ruína no Dia da Ressurreição para

aquele que as obteve.

Sobre isso, o Profeta (que a paz e as bênçãos de Allah estejam sobre ele) disse: “Tu estarás muito

ansioso para atingir posições de autoridade, mas elas serão uma causa de arrependimento no

Dia da Ressurreição.” (Narrado por Al-Bukhari, 7148)

Muslim (1825) narrou de Abu Dharr (que Allah esteja satisfeito com ele) que ele disse ao Profeta

(que a paz e as bênçãos de Allah estejam sobre ele): Ó Mensageiro de Allah, tu não me nomearás

(para uma posição de autoridade)? Ele me bateu no ombro com a mão e disse: “Ó Abu Dharr, tu

és fraco e isso é uma confiança, e no Dia da Ressurreição será uma fonte de humilhação e

arrependimento, exceto para aquele que assumir e cumprir todas as obrigações e cumprir todos

os deveres exigidos.”

An-Nawawi (que Allah tenha misericórdia dele) disse em Sharh Sahih Muslim:

“Este Hadith oferece evidências claras de que se deve evitar posições de autoridade,

especialmente no caso de alguém que é fraco e incapaz de desempenhar os deveres exigidos

nessa posição. Quanto à humilhação e arrependimento, eles são inevitáveis ​​no caso de alguém

que não é qualificado para isso, ou era qualificado, mas não foi justo no cumprimento de seus

deveres. Allah, Exaltado seja, o humilhará e envergonhará no Dia da Ressurreição, e ele se

arrependerá de sua negligência. Quanto àquele que estava qualificado para essa posição de

autoridade e foi justo no cumprimento de seus deveres, ele obterá uma recompensa imensa,

10 / 11

https://islamqa.info/pt/answers/107144


como é indicado por muitos ahaadith autênticos, como o Hadith que menciona os sete a quem

Allah cobrirá [com Sua sombra no Dia da Ressurreição] e outros ahaadith, e os muçulmanos

concordam unanimemente sobre isso. No entanto, como há um perigo muito grande nisso, o

Profeta (que a paz e as bênçãos de Allah estejam sobre ele) advertiu contra, e os estudiosos

também alertaram contra isso, e muitas das primeiras gerações se recusaram a aceitar essas

posições, e suportaram com paciência a perseguição que enfrentaram quando se recusaram.”

E Allah sabe mais.

11 / 11


