
93421 - 恶魔以私欲和疑惑战胜了他

the question

去年斋月期间，我曾在大概四个白天里有过手淫，此后还吃了东西，因我知道已经坏斋。比这更为严重

的是，在目前的斋月中我仍在开斋后手淫。我不知道自己怎么能在斋月的白天忍耐，却在夜晚干这个勾

当，我还在斋月中听音乐。

一些蛊惑与犹疑在我的脑海中浮现，而我并未从任何人那里听到过，但我对其不以为然，因为我坚信伊

斯兰是正教。我曾读到过有过伊斯兰中存在的科学奇迹，以及先知穆罕默德（真主的称赞、祝福与安宁

属于他）圣品的真实性的圣训。而这些喜讯与奇迹在其他宗教中并不存在，我们只能在伊斯兰教中听到

这些。但是，有时我听到一段圣训时，我的理智会不能相信，进而否认。如那段讲述天堂的诸道大门在

星期一和星期四敞开的圣训，我会自问：怎么会这样呢？那些遥远的国度与我们本地有时差，比如，我

们今天是星期一，而在新西兰等国可能就是星期二。我会发现我的理智会独自思考类似这样的问题。

很抱歉，我的问题过长了，可我要从中受益就必须这样做。祈求真主回赐你们。

Detailed answer

一切赞颂全归真主。

第一：

关于对手淫的判断，众学者的观点中最为正确的判断是：手淫是被禁止的。我们在第（329）好问答中

已经做了阐述。因此，你应当因这罪过而忏悔，并永不再犯。

第二：

四大教法学家一致认为，谁那样做，他的斋戒已然被破坏，必须还补。

有人问穆罕默德·本·欧赛敏教长（祈主慈悯他）：

在去年斋月期间，我封着斋手淫了，我该怎样办？

1 / 5

https://islamqa.info/zh/93421
https://islamqa.info/ar/answers/


教长回答说：

你当因手淫这个罪过而向真主忏悔，因为它是被禁止的“哈拉目”，这是学者们的两种观点中最正确的主

张。因为真主说：“他们是保守贞操的，除非对自己的妻子和奴婢，他们确是不因此而受责备的；凡在

这个范围之外有所要求的人，都是过份的。”（《古兰经》70：29-31）先知（真主的称赞、祝福与安宁

属于他）说：“年轻人啊，你们谁有能力就当结婚，这最能使你们降低视线，保持贞洁；没有能力结婚

的人当封斋，它可以降低欲望。”先知（真主的称赞、祝福与安宁属于他）指示那些没有能力结婚的青

年人当封斋，毫无疑问，斋戒中包含着某种困难。假设手淫是允许的，先知（真主的称赞、祝福与安宁

属于他）肯定会指示将其作为解决的办法，因为这对于青年人来说更容易接受，其中又包含了一定的快

感。如果相对容易的事物是允许的，那么，先知（真主的称赞、祝福与安宁属于他）绝不会舍易而求

难，因为依照先知（真主的称赞、祝福与安宁属于他）的惯例，总是在两者之间选择最为容易的，只要

其与罪恶无干。在这个问题上，先知（真主的称赞、祝福与安宁属于他）改变了惯常的做法，没有选择

容易的解决办法，证明了这种办法不是被允许的。在斋月干这样的事情，其罪过更大，因为这会破坏斋

戒，所以应当因两项罪过向真主忏悔，其一是因手淫，其二是因坏斋。他应当还补这一天的斋戒。

（《伊本·欧赛敏教法判例》19/191）

（见：第38074，37887，2571号问答）

在因手淫而破坏了斋戒以后，你也没有权利开斋。不允许以本身为合法的事物如：夫妻房事，或本身既

为非法的事物如：手淫，来破坏斋戒，并藉此开斋吃饮。而必须在当天剩余的时间里戒绝吃饮，即使这

样不被算作有效的斋戒。只有因教律所允许的原因而开斋者，方可吃饮。

有人问穆罕默德·本·萨利赫·欧赛敏教长（祈主慈悯他）：

如果一个人因故而开斋，此后允许开斋的因由不存在了，他是否继续保持开斋的状态，还是应当戒绝吃

饮？

教长答复道：

不责成他必须戒绝吃饮，因为教律允许他在这一天开斋，所以这一天斋戒日的性质对他并不生效。但他

应当还补这一天的斋戒。而要求他在并无意义的情况下戒绝吃饮是不正确的。举例说明：一个人看到有

人失足落水，他说：“如果我饮水了，就能救起他；否则就无法救他。”这时，我们说，你饮水，你救

2 / 5

https://islamqa.info/ar/answers/
https://islamqa.info/ar/answers/
https://islamqa.info/zh/answers/2571


人。如果他喝了水，救起了落水者，是否可以在这一天剩余的时间里吃饮？是的，可以。因为这个人被

教律允许在这一天开斋，所以不责成他戒绝吃饮。

如果有一位病人，我们是否可以这样对他说：“不要吃，直到你饿了；也不应喝，直到你渴了”？不，因

为这个病人被允许开斋。所有教律允许其开斋的人，并不责成他戒绝吃饮，反之亦然。如果一个人无故

开斋，然后来问我们：“我开斋了，我的斋戒已被破坏，我是否要继续戒绝吃饮呢？”我们回答他：“你当

戒绝吃饮，因为你没有权利开斋，你已经在教律未允许你的情况下破坏了斋戒，亵渎了这一天的尊严。

因此，你当继续戒绝吃饮，并当还补这一天的斋戒。因为你破坏了主命的斋戒。”

（《伊本·欧赛敏教法判例》19/57号问题）

第三：

关于你听音乐的事，那是被禁止的行为。在第43736，5000，20406，5011号问答中，有关于伴有被禁

止的乐器伴奏的歌唱、音乐方面的内容。

第四：

至于在你内心中出现的那些犹疑，尊贵的兄弟，你当知道，那来自恶魔的诡计；你当知道，那些犹疑不

会侵犯有知识的人和信仰坚定的人。因此，你要成为他们中的一员，并当努力增加自己的宗教知识，不

断地坚定自己的信仰，你会发现那时犹疑将无落足之地。

你当以圣门弟子作为榜样，当先知（真主的称赞、祝福与安宁属于他）告诉他们，至高无上的真主在每

个夜晚的后三分之一时间段下降到最近的一层天时（正如《布哈里》和《穆斯林》两圣训真集所记述的

那样），他们是如何对待的？他们是否说过“怎么会这样呢？这里是夜的后三分之一，而同一个时间地

球的那端却是白昼”？他们没有这样做过，因为他们具有对《古兰经》和《圣训》的知识，和对先知的

坚信，坚信先知所传达的，既是来自他的主的启示。他们怎样做的？是争先恐后地在夜的后三分之一向

真主祈祷、礼拜。这是对每一名穆斯林的要求：完全地诚服于先知的命令。否则，就与当时否认先知夜

行、登霄的不信者相差无几了。谁坚信先知（真主的称赞、祝福与安宁属于他）所传达的，谁就与当时

坚信先知的信息的艾布·拜克尔（愿主喜悦他）相仿。

当先知（真主的称赞、祝福与安宁属于他）告诉他们，旦伽利将在大地上逗留四十天，一天如同一年，

一天如同一月，一天如同一个星期，其余的每天就如同你们现在的每一天。（穆斯林收录）圣门弟子们

是怎样做的？是迟疑了？是不满意？还是回绝了？都没有。而是询问了当一天如同一年时他们的礼拜应

3 / 5

https://islamqa.info/ar/answers/
https://islamqa.info/ar/answers/
https://islamqa.info/ar/answers/
https://islamqa.info/ar/answers/


是怎样的！这就是有知识的人和坚定信仰的人对于先知（真主的称赞、祝福与安宁属于他）所传达的讯

息的态度。

关于你所问到的，天堂的诸道大门在星期一和星期四敞开。这是一段可靠的圣训，由穆斯林等人收录。

你知道这段圣训所包含的知识及对穆斯林的指导吗？读一下这段圣训，认真体会其中要义。穆斯林收录

（2565），由艾布·胡莱勒（愿主喜悦他）传述，主的使者（真主的称赞、祝福与安宁属于他）说：“天

堂的诸道大门在星期一和星期四敞开，每一个未曾以物配主的仆人都能得到饶恕。只有那与他的兄弟之

间存有怨恨的人除外，有声音说道：‘等到他两人和好，等到他两人和好，等到他两人和好。’”

在这段圣训中讲述了以物配主的严重性，讲述了穆斯林之间断绝关系、互相怨恨的严重性。再回想一下

你自己，你放弃了所有这些，而在那个问题上纠缠，那个问题不是不可回答，而问题在于穆斯林应当如

何对待可靠的圣训，应当如何对待心中出现的犹疑，如何了解其原因，怎样抵御它。

须知，如果你反省自己对于真主的信仰，你会发现你对真主的信仰要比这些问题重大、高尚得多。你皈

信真主彻知一切：目所不能见的，内心所隐晦的。你皈信至高无上的真主全听人们的言语，即使语言各

不相同。当那个来自恶魔的蛊惑到来时，当对于一些真主的属性和一些教律产生疑惑时，这些重大的信

仰到哪里去了？！

伊玛目·伊本·盖伊目有一段关于这个问题的论述，但愿它能使每一个读者斩断一切缠绕心中的无知的犹

疑。他讲到了这些犹疑的根源和解除的方法。

伊本·盖伊目（祈主慈悯他）说：

阿里·本·艾比·塔利布（愿主喜悦他）的这段话“怀疑侵蚀他的心是从第一个疑惑开始的。”的意思是：这

是由于知识的欠缺。当心中出现了丝毫的疑惑时，怀疑就开始侵蚀。而有知识的人的情况就会不同，即

使疑惑像海浪那样多地袭来，也不会动摇他的信仰，不会产生怀疑，因为他的知识已经根深蒂固，疑惑

无法干扰他。而每当疑惑到来时，他都会以知识的力量战胜它。疑惑总在阻拦着内心去揭示真理，而每

当内心接触到真理时，那疑惑就对他再无效用，而会籍着反驳它、了解它的谬误而增强知识和信念。心

在何时未能接触到真理，就会受到怀疑的侵蚀。若不及时修正，就会在他的心中不断的滋生疑惑，直至

他成为怀疑的。心被两支害人的军团所威胁着：私欲和疑惑。心无论偏移向哪一边，都会被填满，然后

从他的言行中表现出来。如果他的心被无端的疑惑填满，就会从他的言谈中爆发出怀疑、茫然。无知的

人以为这是他博学的结果，而实际上这是无知和不坚定的表现。

4 / 5



伊玛目·伊本·泰米叶（愿主喜悦他）告诉我说：“对待疑惑，不要让你的心成为海绵那样，吸收疑惑，挤

出疑惑。而要让它像玻璃一样，当疑惑从它上面经过时，无法驻足，并因玻璃的透彻而能清楚地看到

它，因它的硬滑而使其无法附着。不然的话，你的心吸收了每一个经过它的疑惑，将成为疑惑的驻留

所。”对于疑惑方面，再没有任何嘱托比这些更使我受益。

我之所以称其为“疑惑”，是因为它既在真理和谬误之间混淆不清，是在谬误外面套上了真理的外衣。大

多数人都是注重外在美，当看到它的真理外衣时，就认为是正确的。而那些有知识的人和信仰坚定的

人，就不会被这假象蒙蔽，可以透过虚假的外衣洞察到真相。例如：辨别一枚假银币，无知的人只是通

过镀银的外表来识别，而有经验的人却可以发现其中的虚假，识别出假币。（《天堂乐园的钥匙》

1/139，140）

祈求真主引导你，完成取悦他的善功，坚定你的信仰，增加你的知识。

真主至知。

5 / 5


